El problema histérico de la envidia

por el Académico de Niumero

Excmo. Sr. D. GoNzALO FERNANDEZ DE LA MORA (*)

1. En todas las épocas histdricas y en todas las culturas apare-
cen testimonios que acreditan la existencia de la envidia. ;Corres-
ponde a una predisposicidén innata o es un habito adquirido? ¢;Se
trata de una inclinacién exclusiva del hombre o la comparte con
otras especies? ;Por qué un sentimiento tan universal es uno de
los mds inconfesados? La envidia es suscitada por cuanto se consi-
dera fuente de¢ felicidad. ;Hay unos valores mds envidiados que
otros? ;Varian esas preferencias con los usos sociales? Lo mds pré-
ximo por la vocacidn o por la vecindad suele ser mas envidiado que
lo distante. ;Qué circunstancias potencian ese sentimiento? La en-
vidia es penosa para el que la padece y para aquel contra el que se
dirige. ;Cumple, no obstante, una funcién social? He ahi algunas
de las numerosas incdgnitas que plantea esta singular pasién.

Pero no serfa ni ética, ni légicamente licito abordar la cuestion
sin considerar, aunque sea a vista de pdjaro, los esfuerzos que se
han realizado para esclarecer psicolégica y moralmente el tema. Las
fuentes doctrinales y literarias estdn muy dispersas; no se trata de ago-
tarlas, aunque si de evocar las mas significativas con respeto y con
rigor. Este veloz recorrido por algunas de las cumbres de la sabi-
duria, desgraciadamente intransitado hasta ahora, revelara aspectos
del problema, aportard soluciones y evitard algo inaceptable y harto

(*) Disertacién en Juntas del martes, 27 de abril y 4 de mayo de 1982.

105



frecuente: descubrir mediterrdneos. Y, en fin, también cuando se
hace pensamiento, asumir la tradicién es condicién previa para en-
riquecerla.

2. Los griegos, desde los origenes, tuvieron conciencia de que
la envidia es un sentimiento tan bdsico y generalizado que nadie
puede dejar de enfrentarse con él. Periandro (627-585), seftor de
Epidauro y uno de los siete sabios legendarios, recomienda con en-
carecimiento: ‘“Oculta tus desgracias para no deleitar a los que
odian (ex6pos)”’ (1). Es la defensa contra la constante compafiera de
la envidia, la alegrfa del mal ajeno. No basta con esconder la feli-
cidad hay que hacer lo mismo con la desdicha; ni la una ni la otra
pueden ser compartidas con el préjimo. La muralla de la intimidad
personal y de la familiar es la primera respuesta de los padres del
espiritu griego al implacable sitio de la ubicua envidia.

3. El mas grande lirico del periodo arcaico, el aristocratico Pin-
daro (522-470) se lamenta de que “el espiritu de los hombres se de-
jara arrastrar tan ficilmente por la envidia” (2); de la proporciona-
lidad de esta pasién con la calidad, “cuanto mas alta es la fortuna
mds excita a la envidia” (3); y de que, concretamente, “las obras de
la inteligencia (Aoyos) sean pasto de los envidiosos (¢Bovepos), que
no atacan a los malos, sino a los buenos” (4). Y habla por propia
experiencia, ya que los mediocres, incapaces de erosionar su gran-
deza poética, apelaron al bajo recurso de acusarle de darse mis a
Hierén, tirano de Siracusa, que a sus coterrdneos los tebanos (5).
Una buena defensa es la huida: “se puede conjurar los golpes de la
envidia si se vive retirado, lejos del funesto orgullo” (6). Es, como
la de Periandro, una solucién resignada.

4. Gorgias (485-380), orador invencible, estilista refinado y ha-
bil dialéctico, formula este deseo fundamental: “Que yo me atreva
a decir lo que quiero y que quiera decir lo que debo esquivando la
venganza (veueots) divina y la envidia (¢fovos) de los hombres” (7).

(1) PEeRriaNDRO: Fr. 18 ed. Diels I, 86.
(2) PiNDARO: Istmicas, II.

(3) ldem: Piticas, XI.

(4) Idem: Nemeas, VIII.

(5) Idem: Piticas, IX.

(6) Idem: Op. cit., XI.

(7) Gorgias: Fr. 6 ed. Diels II, 285.

106



Lo que le reprime y amordaza no es el temor al tirano y a los oligar-
cas, sino a los envidiosos; sortearlos y ocultarse de ellos es su pre-
ocupacién vital dominante. Aquel espiritu creador y rebelde reclama,
sobre todo, una libertad, la de escapar del agobiante cerco social de
la envidia. Este sentimiento se manifiesta como el mas alienante
para el hombre superior.

5. A Hipasos (v a. ]J. C.), el mateméatico descubridor de la in-
conmensurabilidad, le preguntaron sus discipulos cudl era la norma
de su conducta. Y respondié con esta pesimista receta: ‘“No hacer
nada que alguien pueda envidiarme” (nondum quidem mihi invide-
tur’”) (8). Nos imaginamos a este intelectual, que llegd a ser cabeza
de la escuela pitagérica, avizorando la reaccién del vecino ante cada
gesto, permanentemente coartado por el miedo a los celos de los
demds. ;Apelacién a la soledad, al secreto o a la inaccién? Quizi
esta angustia de ser envidiado explique que los sabios antiguos, ob-
sesionados por ocultarse, hayan dejado tan escasa informacién so-
bre sus vidas.

6. Seglin Herodoto (484-429), padre de la Historia, “desde el
principio (apxmfev) la envidia se manifiesta en el hombre” (9).

Su contempordneo Esopo, fuera una persona o un colectivo, dedi-
ca tres de sus fabulas a la envidia. En una de ellas sehala que, del
mismo modo que las abejas pierden el aguijén al picar, “los envidio-
sos sufren ellos mismos” (10). En otra subraya el caricter subjetivo
de la envidia: ‘“los poderosos y los ricos estin acechados de peli-
gros (xwdvros)” y, por ello, su posicién no es deseable (11). Y en la
ultima, la mdas pesimista, aconseja “no rivalizar por envidia con los
mejores (kperrtwv)” (12). La primera observacién se perpetia en la
literatura sobre el tema; la segunda aparece con menos frecuencia,
y la tercera, aunque por distintas razones, se convierte en central
para el estoicismo.

Y Calimaco (300 ?-246 7), poeta oficial de la corte ptolemaica
y cultisimo conservador de la fabulosa biblioteca de Alejandria, para

(8) Hirasos: Fr. 6 ed. Diels I, 109.
(9) Heroborto: Historia, I1I, 80.
(10) Esoro: Fdbulas, CCXXXIV.
(11) Idem: Op. cit.,, CCLXVIIIL

(12) Idem: Op. cit., CCCVI.

107



subrayar la potencia estentérea de una voz, propone esta metdfora:
“era mas fuerte que la envidia” (13). Los tres hombres de letras dan
fe de la universal hegemonia del sentimiento envidioso.

7. Hermetismo biogréfico ante el vecino susceptible y vigilante;
pero ;no podfa uno mismo sentirse tentado de envidiar? Tampoco
el hombre egregio escapaba a esa inclinacién de la especie y, por eso,
el genial Demdcrito (460-370) no duddé en aconsejarle: “Expulsa de
tu vida a la envidia y a los celos (én)os)... no prestando demasiada
atencién a los envidiados” (14). Con ese apdstrofe concluia uno de
los mas licidos fragmentos democriteos, el mds extenso de los con-
servados por Stobeo. Idéntico es el precepto cirendico: “El sabio no
serd envidioso” (15).

(Por qué es un mandato capital el de no envidiar? Calando en
la esencia del sentimiento, Filolao (1v a. J. C.), el gran pitagérico, en
su famoso elogio del niimero, descubrid que la envidia pertenece al
ambito de lo “ilimitado (ametpos), de lo insensato (avonros) y de lo
irracional (aAoyos)” (16). Son tres epitetos de una dureza insupera-
ble. Lo ilimitado era, en cierto modo, lo cadtico e inarmonico. Para
Aristételes, que dedicé al tema la mayor parte de su admirable li-
bro 1II de la Fisica, lo ilimitado era una potencia, siempre inacabada
y defectiva. Y la envidia lo es en cuanto insaciable. Y lo irracional
era lo opuesto al logos, la mas noble realidad del universo para la
mente griega. Por eso Georgias calificé de “pésimo (kakioros)” al
hombre envidioso (17).

Mas la razén primaria y pragmadtica de proscribir la envidia es el
cardcter reflexivamente negativo del sentimiento: “El envidioso
—arniadia Demdcrito— se atormenta a si mismo como si fuese su
propio enemigo” (18). Es la idea, que repite Isdcrates y cuyo eco
se prolongara hasta nuestros dias: *“la envidia es un gran mal para
quien la siente” (19). El vicio de la envidia conlleva el castigo de

(13) Cavimaco: Epigramas, 21, 4.

(14) DEeMOCRrITO: Fr. 191 ed. Diels III, 185.

(15) D16GeNES LAERciO: Vidas y opiniones de fildsofos ilustres, 11, 91.
Atribuye la opinién a la escuela de Aristipo, pero Bollack la considera epi-
cirea (La pensée du plaisir, Paris, 1975, pags. 172 y 204).

(16) FiLoLao: Fr. 11 ed. Diels, I, 412.

(17) Gorgias: Fr, 11, a, 3 ed. Diels II, 295,

(18) DeMmb6criTo: Fr. 18 ed. Diels, II, 161.

(19) IsOCRATES: Evdgoras, 1.

108



una cierta justicia inmanente; es una autopunicién, una afliccidn
provocada por quien la padece. De ahi la insensatez y la irraciona-
lidad del envidioso.

Pero esta pasién no sélo crea tensiones intimas y bilaterales,
sino también colectivas. Ya Euripides, hacia el afio 421 a. ].C,, ha-
bia observado que “los pobres, inclinados a la envidia, son engafa-
dos por los discursos de lideres perversos” (20), o sea, de los dema-
gogos. Y Herodoto habia relacionado el “espiritu de partido y la
envidia” (21). Pero el primer pensador occidental que enérgica y di-
rectamente formuld una tesis socioldgica, capital en esta mate-
ria, fue Democrito: “la envidia dio principio a la divisién politica
(oraas)” (22). Esta sentencia es la conclusién a que llegd el longevo
fildsofo después de haber recorrido el mundo de la cultura antigua
—Grecia, Persia, India, Etiopfa y Egipto—, y después de haber vivi-
do la ocupacién de su natal Abdera por los persas a causa de lo que
un poeta megarense llamé “la funesta disensién de los helénicos”,
y haber asistido a las luchas entre facciones y entre ciudades, a las
fratricidas guerras del Peloponeso y de Jonia, a la caida de Atenas
y a la demolicidn de sus muros y, finalmente, a la derrota de Cronion
que hizo de la pulcra Heraclea un rudo campamento piinico. Segin
Demdcrito, esa divisiéon que nace de la envidia “es mala para ambos
partidos...; sélo en la concordia pueden hacerse cosas grandes” (23).
Es, in nuce, una teorfa de la Historia y del Estado en funcién de una
pasién: a mas envidia menos progreso y menos paz.

8. En Antistenes (453-384), el ascético fundador de la escuela
cinica, aparece por primera vez una metafora que, con variantes, ha-
ria secular fortuna: ‘““como el hierro es consumido por el éxido, asi
el envidioso lo es por su pasién” (24). Es el reconocimiento del ca-
ridcter autodevorador e introspectivamente negativo de la envidia,
de su aparente carencia de sentido vital.

9. Los griegos, tanto mds cuanto mas arcaicos y mds creyentes,
vieron en la envidia no sélo una afeccién connatural a la especie hu-
mana, sino una propiedad casi transcendental de la existencia inte-

(20) EurfrIDES: Suplicantes, 241.

(21) HeropboTo: Historia, VIII, 124.

(22) DembécriTto: Fr. 295 ed. Diels II, 194.
(23) Idem: Fr. 294 ed. Diels II, 195.

(24) ANTISTINES: Fr. 82 ed. Dacleva, pag. 49.

109



ligente, puesto que la extendieron a los dioses: también los inmor-
tales eran envidiosos. Y lo que verdaderamente llegdé a obsesionar-
les no fueron los celos intercelestes, sino los que las divinidades
sentian respecto a los humanos; aquéllos eran mitologia lejana, pero
éstos acarreaban la inmediata desdicha.

Homero, al coronar un crucial pasaje de su epopeya, pone en
boca de la seductora ninfa Calipso estas sorprendentes palabras:
“Los dioses sois crueles y més inclinados que otros a la envidia” (25).
Y en otro lugar: “Zeus seindignaba (veueoaw) cuando Ajax luchaba
con un héroe superior” (26). Tal antropomorfismo se convierte en un
elemento vertebral de la religiéon y de la ética griegas hasta que el
iluminismo racienaliza la teologfa antigua. Pindaro confiesa con re-
iteraciéon su inquietud. En un homenaje al atleta vencedor de la
LXIX Olimpiada desea “‘que la envidia de los dioses no destruya su
felicidad” (27). Es un voto, que en una hora lirica, el triunfador poe-
ta acaba haciendo enteramente suyo a modo de oracién desesperada:
“Que un dios envidioso no turbe mi dulce reposo en que aspiro a
vivir” (28).

El sombrio S6focles (497-406), respetuoso con el Olimpo, prefiere
referirse a la némesis o indignacién de los dioses, porque, aunque tal
sentimiento conlleva una cierta intencién vengativa ,tiene una pre-
tensidn justiciera. En ese sentido desea que sus héroes “escapen a la
indignacién de los dioses” (29). Pero hay un texto esencial que de-
muestra que se trata de un eufemismo y que el dramaturgo cree en
la condicién pasional de las divinidades. Son las palabras de Egisto
ante el caddver de su amante Clitemnestra en el instante mismo en
que el poeta hace estallar el maximo y final reldimpago de la trage-
dia: “Tengo ante mis ojos un especticulo que no se ha realizado
sin la envidia (¢pfovos) de los dioses; pero, si esta palabra excita su
indignacidén (veueots), la retiro” (30).

También Euripides (485-407) distingue entre la indignacién de los
dioses (31), que puede tener una justificacién mis o menos equita-

(25) Homero: Odisea, 1V, 118, y V, 120.

(26) Idem: Iiada, XI, 543.

(27) PINDARO: Piticas, X, 20.

(28) Idem: Istmicas, VI, 39.

(29) So6rocLes: Filoctetes, 776.

(30) Idem: Electra, 1466-7.

(31) EuUrIPIDES: Orestes, 1362; también, Ifigenia A., 1090.

110



tiva, y la envidia propiamente dicha. Cuando en la escena culminante
el héroe semidivino, Heracles, devuelve la vida al caddver de la her-
mosa Alceste y se la entrega sonriente al esposo, exclama: “y, ahora,
que no le sobrevenga la envidia (¢fovos) de los dioses” (32). Invoca
la garantia dltima de la felicidad terrena frente al riesgo supremo.

Herodoto, aunque nacido después de Euripides, a quien sobre-
vivi6 tres lustros, es mais severamente ortodoxo que el dramaturgo
y, llevado de su talante didactico y moralizador, intenta convencer.
“Sé con certidumbre que los dioses son envidiosos (¢8ovepos)” (33),
como también lo es la fortuna (34). Pero lo son para castigar el pe-
cado de soberbia, de rebeldia contra el orden del mundo: *“La ven-
ganza del cielo cay6 sobre Creso como castigo de su orgullo de ha-
berse creido el mas dichoso de los hombres” (35). El hombre tiene
que reconocer su pequefiez, del mismo modo que los dioses han de
imponer su preminencia. Esta es la doctrina de Herodoto: ‘“No per-
mite Zeus que nadie compita con él encumbrindose; sélo Zeus es
grande por naturaleza y asi quiere parecerlo” (36). Frente al endio-
samiento humano procede, segin el historiador, la envidia divina,
restauradora del debido desnivel. No es una pulsién arbitraria y per-
sonal, sino un dinamismo ordinario y objetivo. La envidia no es,
pues, una flaqueza de los inmortales; es su fortaleza y preminencia
en accién. Esta sutil exégesis, la mds 16gica dentro de la ortodoxia,
ilumina los titubeos que atormentaron a tantos a la hora de atribuir
a los olimpicos ya la justa indignacién, ya la pasional envidia.

El griego tradicional vive oprimido por el préjimo envidioso, y
aterrado ante los dioses, envidiosos también. Ve al hombre como el
animal que piensa y que envidia, y a los dioses como potenciass ce-
losas de si mismas y de los humanos. Pero la critica filoséfica di-
suelve los presupuestos miticos, y el pueblo va dejando de ser el
que condend a Sdcrates por impiedad. Eso es lo que permite al
sarcastico y demoledor Aristéfanes ironizar sobre la venganza divina
cuando, en la ultima de sus comedias, estrenada el 388 a. J. C., pone
en boca del ciego Pluto: ““Quien me ha hecho esto por envidia
(¢Bovos) hacia los hombres es Zeus... tan celoso estos dias de las

(32) Idem: Alcestes, 1036.

(33) HeroboTo: Historia, 111, 40-7.
(34) Idem: Op. cit.,, 1, 32.

(35) Idem: Op. cit., 1, 34.

(36) Idem: Op. cit.,, VII, 10.

111



gentes de bien” (37). Aqui el soberano del Olimpo es un espiritu
vulgar que se entristece del bien ajeno y que trata de anularlo. Con
ese total y grosero antropomorfismo, que ya no alberga las pudicas
reservas sofoclideas y que ha preferido la argumentacién der Herodo-
to, entre bromas y veras se empequeriece a los dioses; pero se man-
tiene la césmica omnipresencia de la envidia, entronizada como pa-
sién sefiora de mortales e inmortales.

10. El pulquérrimo Platén (427-347) es evasivo, ambiguo y aun
contradictorio respecto a la religién olimpica, muy probablemente a
causa de su temor a ser acusado de impiedad. Su difusa teodicea esti
muy vinculada a los mitos; pero su idea del demiurgo le coloca cerca
del monotefsmo racional. Es un concepto de lo divino que ha ;;er-
dido muchas de las adherencias antropomdrficas y legendarias que
antes lo degradaban. Consecuentemente, las pasiones son monopolio
de los hombre_s. Dios “estd exento de envidia” (38), y “la envidia
estd fuera del coro de los dioses” (39). Es el final tedrico de esa
némesis celosa y vengadora, que obsesioné al griego tradicional.

Para Platén, la envidia sélo es cosa de los humanos y consiste en
‘“alegrarse del mal de otro” (40). No es una rareza, es una pasion ge-
neralizada; no es sélo un episodio intimo, es un hecho social.
“Cuando nuestra ciudad habia alcanzado la gloria, padecid la suerte
que los hombres se complacen en inflingir a lo bien logrado, prime-
ro los celos, luego la envidia” (41). Platén admite que lo bien ejecu-
tado (evmparTw) suele despertar inicialmente la rivalidad y, después,
la envidia. Por eso el hombre medio, el que integraba la Asamblea,
envidiaba a sabios como Soécrates y Eutifrén (42) y, en general, a “los
mejores (apioros)”’ (43).

Platén proscribe esta pasidn porque “en quien es bueno (ayafos)
no brota la envidia hacia cosa alguna” (44). En el sabio la envidia
es vitanda; pero es, ademds, improbable, porque cuando “el inte-
lecto esti ocupado en contemplar las esencias (ovota) no hay oca-

(37) ARISTOFANES: Pluto, 87-91.
(38) PLATON: Timeo, 29 e.

(39) ldem: Fedro, 277 e,

(40) Idem: Filebo, 486.

(41) Idem: Menon, 242 a.

(42) Idem: Eutifron, 3 c.

(43) Idem: Leyes, IX, 870 c.
(44) Idem: Timeo, 29 e.

112



sidn para envidiar” (15). Es una interpretacién claramente elitista;
el vulgo es el sujeto activo de la envidia, el sujeto pasivo es la mi-
noria superior.

Como ya sefalaron los presocrdticos, la envidia “atormenta al
alma” (46); y es “una penosa compailera para aquel en quien ha-
bita” (47). Sin embargo, este no es el rasgo definitorio, porque, como
observa Platén, el envidioso puede “gozar con el mal de los ami-
gos” (48). Hay autocastigo y, a veces, un cierto placer. Por eso, Pla-
tén va mds alld de la descripcién introspectiva, y llega a una valora-
cién moral: “sentirse dominado por la envidia, ocasione o no perjui-
cio (BAafBn) a otro, es... injusto (adikex)” (49). Para Platén, la jus-
ticia (8tkatoovrn) consiste en que cada uno se ocupe en sus asuntos
y no en los de los demis (50), o sea, que cumpla con su funcién so-
cial. Es una ética rotundamente desigualitaria, puesto que la funcién
de cada ciudadano depende de la clase a que pertenece. El impulso
centripeta de la envidia, que es el autopunitivo, era perfectamente
conccido; pero Platon es el primero que subrayé el aspecto centri-
fugo, el cardcter antisocial de la envidia, dirigida contra la divisién
del trabajo y la jerarquia, en suma, contra la convivencia ordenada.

Es dificil sorprender al envidioso en flagrante delito porque suele
refugiarse en el santuario de su conciencia. Platén se lament$ de
que con los envidiosos que acusaron a Sdcrates, éste hubo de “com-
batir como si fueran sombras” (51). ¢(De qué modo defenderse con-
tra una agresién tan extensa y sutil? Homero, Hesiodo y tantos
otros, “temerosos de la envidia, cubrieron su arte con un velo” (52).
Platén, que por su experiencia siracusana conocfa “las calumnias de
los envidiosos” (53), habia llegado a la conclusién de que “el poder
politico desarrolla la envidia” (54). Aunque de modo menos expli-
cito que sus predecesores, también Platdn recomendaba esquivar a
los envidiosos omnipresentes e invisibles. El filésofo debia aspirar

(45) Idem: Republica, VI, 500 c.
(46) Idem: Filebo, 486.

(47) Idem: Leyes, IX, 863 e.
(48) Idem: Filebo, 50 a.

(49) Idem: Leyes, IX, 863 e.
(50) Idem: Republica, IV, 433 a.
(51) Idem: Apologia, 18 e.

(52) Idem: Protdgoras, 316 e.
(53) Idem: Cartas, III, 316 e.
(54) Idem: Republica, IX, 580 a.

113



a lo contrario, a la sabiduria. El ideal platénico estaba en las pala-
bras que, siendo joven, habia puesto en boca de Protdgoras: “Entre
los méritos con que pueda contar, tengo el de ser el menos envi-
dioso de los hombres” (55).

Platén, al desechar los celos divinos, dio un paso considerable
hacia la humanizacién y la racionalizacién de la envidia; pero su
aportacién capital fue subrayar la injusticia de tal sentimiento por
su pretensién igualitaria, o sea, antijerarquica, negadora del mérito
y, en definitiva, antisocial. De este modo la cuestién salié de la
mitologia v de la ética felicitaria individual para cobrar, como ya
habia apuntado Demdcrito, una dimensién politica.

11. Asf llegamos a un hombre que si verdaderamente denomina
a un tnico autor de ese corpus que nos ha transmitido la tradicién,
era el de una mente casi sobrehumana. Aristdteles (384-322) distin-
gue tres tipos de propiedades o accidentes del alma: las facultades,
los hébitos y las pasiones (emfuuia); entre éstas figura la envi-
dia (56). En otros contextos considera la envidia como una afeccién
(maBos) del alma (57) que, por serlo, sélo se siente y se expresa en
el cuerpo (58).

Para Aristételes, la envidia es “la pena del bien ajeno” (59) y “el
gozo del mal ajeno” (60), puesto que ambos sentimientos son corre-
lativos y brotan de idéntica actitud espiritual. Pero Aristételes va
mas lejos que sus predecesores y, con un criterio moral, se plantea
frontalmente la diferencia entre la envidia y la indignacién. Aquélla
se siente ante el que tiene un bien merecido, y ésta sélo ante el que
no lo merece (avafios). La indignacidén se apoya en un juicio de
justicia distributiva, puesto que “es inicuo lo que ocurre contra los
merecimientos” (61). Es, pues, un sentimiento “noble (xpnoros)’ que,
sin desdoro de la divinidad, se puede atribuir a los olimpicos. Este
andlisis procede de la Retdrica; pero en la Etica a Eudemo hay un
texto que, a primera vista, parece contradictorio: “La indignacién

(55) Idem: Protdgoras, 361 e.

(56) ARISTOTELES: Etica a Nicomaco, 1105 b.
(57) Idem: Del alma, 403 a, 3.

(58) Idem: Op. cit., 403 a, 7 y 25.

(59) Idem: Retorica, 1386 b.

(60) Idem: Op. cit., 1387 a.

(61) Idem: Op. cit., loc. cit.

114



es el término medio (ueooms) entre la envidia y la malignidad” (62).
Si ambos sentimientos son condenables, ;cémo puede ser noble el
que se encuentra entre los dos? Porque ,segin la famosa sentencia
aristotélica: “la virtud esti en el término medio” (63), que no es
un punto de transicién equidistante, sino una sintesis de los elemen-
tos positivos de dos extremosidades.

(Qué es lo que despierta la envidia? Segin Aristételes, “casi
todo lo que asegura la felicidad” (64), o sea, lo real en tanto que
bueno. Y no se envidia sélo lo que los demds han ganado, sino tam-
bién “lo que procede de la suerte (Tvxms)” (65). Con esto sale al paso
de la hipdtesis, frecuentemente planteada, de que cabria poner al
margen de la envidia los bienes oriundos del azar. Lo envidiable es,
en suma, innumerable. Y, ;quiénes son los mds propensos a este sen-
timiento? En general “los que aman la gloria (¢thodofos)” (66), o
sea, los que ambicionan y en la medida en que lo hacen, circulo que,
de hecho, incluye a casi toda la humanidad.

Ya Platén, citando a Hesiodo, senalé que “por una necesidad
universal, la envidia, las querellas y la hostilidad reinan entre los
mds semejantes” (67), Aristételes desarrollé este pensamiento al
afirmar que la envidia se siente contra “los que son o parecen igua-
les” (68). La expresién ‘“igual” no debe entenderse en el sentido
literal y pleno, sino en el metaférico y parcial de “cercania en tiem-
po, lugar, fama, nacimiento” (69) y ‘hdbitos” (70). Evidentemente,
solo se puede envidiar lo que se conoce, y se suele conocer mejor lo
que estd mds préximo; pero también es posible tener noticia de lo
alejado, tanto mejor cuanto mayor sea el desarrollo de los medios
de comunicacién. Cabe también concentrar envidias reales o imagi-
narias, precisas o difusas en estamentos o en grupos. La observacién
clasica respecto a la habitual semejanza entre el envidiado y el envi-
dioso era més cierta en las antiguas sociedades tradicionales que en
las desarrolladas en nuestro tiempo. La practica marxista de la lucha

(62) Idem: Etica a Eudemo, 11, 7.

(63) Idem: Etica a Nicdomaco, II, 8.

(64) ldem: Retorica, 1388 a.

(65) Idem: Op. cit.,, 1362 a.

(66) Idem: Retdrica, 1388 a.

(67) PLATON: Lisias, 215 d; Hesfopo, v. 15.
(68) ARISTOTELES: Retdrica, 1388 a.

(69) Idem: Op. cit., 1388 a.

(70) Idem: Op. cit., 1387 b.

115



de clases es un ejemplo de envidia colectiva hacia lo distante y aun
supuesto.

La valoracién aristotélica de la envidia es negativa no sélo por
la consabida razén de que es “penosa” (71) para el que la siente,
sino porque es “vil (pavios) y de viles” (72). Este calificativo es
durisimo sobre todo en boca del frio estagirita. La.objetividad aris-
totélica determina que en su gigantesca obra no haya ni las confe-
siones, ni los preceptos sapienciales, tan frecuentes entre sus prede-
cesores. Aristételes representa un nuevo género de intelectual, el
del moderno cientifico frente al director espiritual clasico.

12. Veinte siglos antes de que Rousseau actualizara en Occi-
dente la cuestién de la bondad o de la maldad natural del hombre
y de que Kant interviniera como mediador (73), los orientales, en
el siglo 1v a. J. C., se enfrentaron con la transcendental alternativa.

El portavoz de la tesis idealista es Mencio, el discipulo mds lici-
do y sistemdtico del oscuro y ambiguo Confucio. Esta es la senten-
cia, una de las mds famosas de la filosofia china: “La tendencia de
la naturaleza humana hacia el bien es como la tendencia del agua
a correr hacia abajo” (74). Aunque las metaforas de la sabiduria
oriental no pueden interpretarse literalmente, esta analogia de la
inclinacién humana al bien con la necesaria gravitacién fue enten-
dida por los contempordneos como un radical optimismo antropo-
l6gico. En ese contexto, las tendencias psiquicas no pueden tener una
connotacién negativa: “Las pasiones naturales impregnan y animan
al cuerpo” (75); son el fecundo motor del dinamismo humano.

13. El gran contradictor de Mencio es Hsiin, verdaderamente
implacable en su critica. La conclusién de sus numerosos y rigurosos
raciocinios, que prefiguran el férreo esquema dialéctico de la Suma
aquinatense, es siempre la misma: ‘““La naturaleza del hombre es el

(71) Idem: Op. cit., 1388 a.

(72) Idem: Op. cit., loc. cit.

(73) KAaNT: Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft,
1794, ed. Cassirer, vol. VI, pdgs. 158 y ss.

(74) MEncio: Meng-Tzu, lib. VI, 1, 1, 2, ed. ]J. Legge: The works of
Mencius, texto y trad., Hong Kong, 1960, pdg. 396; la version coincide lite-
ralmente con la posterior de C. y W. CHA1: The sacred books of Confucius
and other confuncian classics, New York, 1965, pag. 97.

(75) Idem: Op. cit., lib. II, 1, 2, 9, ed. Legge, pdg. 188.

116



mal, y el bien que manifiesta es artificial” (76). Consecuentemente,
las pasiones son innatas, y la envidia también: “El hombre nace con
envidia y odio” (77). Y el arte de la vida feliz consiste en dominar
las pasiones: ‘““La naturaleza humana, que es mala, debe someterse
al magisterio de los sabios y de la ley” (78).

La polémica de Hsiin contra Mencio versa sobre uno de los pro-
blemas mds radicales de la filosoffa y es comun a culturas tan dife-
rentes como la oriental y la occidental, y a periodos tan distantes
como el clasico y el actual. El problema de la envidia, analizado en
profundidad, conduce necesariamente a la cuestién magna del ori-
gen del mal. Naturaleza humana ¢ perversa, bondadosa, o simplemen-
te “caida” como pensaba Empédocles? (79).

14. A caballo entre clasicismo y helenismo se encuentra el sorti-
legio fascinatorio. Desde muy antiguo se extendié por Grecia la creen-
cia de que los envidiosos, a pesar del caracter secreto de su pasidn,
podian ser nocivos para los envidiados. ;Cémo? Mediante una ac-
cién intangible y misteriosa. Asi se establecié una vinculacién entre
lo psicolégico y lo magico. El sustantivo Baokavia, que inicialmente
significé hechizo o mal de ojo, pasé a significar también envidia.
La semantica confirmaba la estrecha correlacién. Segin Deméocri-
to: “el que envidia emite no siempre intencionadamente unas formas
(eedwAwv) cargadas de la perversidad y el mal de ojo” (80). Cuando
al final del Feddn se van a producir las magnificas y dilatadas inter-
venciones de Sécrates acerca de la inmortalidad del alma, el filésofo
dice: “No hables tan alto, querido Cebes, para que el mal de ojo
(Baokavia) no os desvie el argumento” (81). Sécrates consideraba
peligroso que el raciocinio pudiera ser escuchado, “malvisto” y, con-
secuentemente, malogrado por un envidioso, ajeno a la Academia.
El mismo Aristételes menciona a la ruda (wnyavor) como remedio

(76) HsUN: That the nature is evil, texto y trad. en Legge: Op. cit.,
pdgina 79; la versidon de C. y W. CHAr no es muy distinta: ‘‘La naturaleza
del hombre es el mal, su bondad es adquirida” (trad. cit., pag. 232).

(77) HsON: Op. cit., loc. cit.

(78) Idem: Op. cit., loc. cit,

(79) EmpEpocLEs: Frs, 115, 119 y 128, asi como los testimonios de Plo-
tino en Diels, pdgs. 357, 359 y 363. También PaBLo DE TARso: Ebpistola a
los romanos, V, 12, 9.

(80) DemécriTO: Fr. A 77 ed. Diels 11, 103.

(81) PrLATON: Fedon, 95 b.

117



contra el mal de ojo (82). Los griegos, pues, como muchos otros pue-
blos, tanto mds cuanto mé4s primitivos, creyeron en el poder malé-
fico de la envidia, conviccién que llegéd a convertirse en angustiosa
supersticién. Herederos de ese espiritu fueron los romanos.

La propia voz latina para envidiar, invidere, es un derivado de
videre, mirar. Asi la pasion se confundié morfolégicamente con el
mal de ojo. Los testimonios literarios son numerosos. Al gran poeta
Catulo (84-55), tantas veces hiperrealista y procaz, le preocupaba
que “algun miserable lanzara el mal de ojo” (83) sobre él y su amante
Lesbia. El arcaico Virgilio (70-19) pone estos versos en los labios de
un pastor mozo: “Ignoro qué mal de ojo (fascinatio) han recibido
mis tiernos corderos que se han quedado en los huesos” (84). El
eruditisimo naturalista Plinio (23-79) se ocupé reiteradamente de los
remedios contra el terrible mal de ojo: “el hueso de daitil pulido” (85),
“la raiz de serapia” (86), ““la piel frontal de la hiena’” (87) y, sobre todo,
el falo, simbolo de “Fascino, guardidn no sélo de los nifios, sino tam-
bién de los emperadores, venerado como un dios por las vestales de
la religién romana y suspendido en el carro de los triunfadores, es
el médico que les protege de la envidia (medicus invidiae)” (88). El
popular amuleto filico se extendié a todo el Occidente; es la his-
panica higa.

Persio (34-62), el mis estoico y el mas dificil de los poetas lati-
nos, presenta a una matrona, conjurando el hechizo de unos “ojos
devoradores (urentes)’ mediante el signo falico de “su dedo desho-
nesto humedecido en saliva lustral” (89).

Plutarco (46-12), sin la menor ironia y acaso con excesiva serie-
dad, dedicé uno de sus coloquios de sobremesa al mal de ojo, apro-
vechando la forma dialogada para dar acceso a la opinidn condena-
toria y a la favorable. Con intencién empirica y racionalizadora,
uno de los interlocutores sostenia que los cuerpos vivos emiten cier-
tas emanaciones (amoppom) y que “con toda probabilidad la mds ac-

(82) ARISTOTELES: Problemas, XX, 34.
(83) CarurLo: Poemas, V, 12.

(84) ViIRrGILIO: Egloglas, III, 102 y 103.
(85) PrLINIO: Historia natural, XIII, 4.

(86) Idem: Op. cit.,, XXVI, 10.

(87) Idem: Op. cit.,, XXVIII, 8.

(88) Idem: Op. cit., XXVIII, 4.

(89) PERs10: Sdtiras, 11, 32 y 33.

118



tiva de esas emanaciones pasa por el ojo... y posee un maravilloso
(BavuaTos) poder” (90). Plutarco llega a recordar el extravagante epi-
sodio de Eutelidas quien, mirdndose en el espejo de un rio, se echd
mal de ojo a si mismo (91). La antropologia moderna ha levantado
acta de la secular y extensa huella que la creencia greco-latina en el
envidioso mal de ojo ha dejado en todas las civilizaciones de la
cuenca mediterrdnea y en sus herederas del otro lado de los océanos.
La envidia quedé as{ entronizada como uno de los motores primarios
del hechizo malévolo.

15. Epicuro (341-270), fundador de escuela, es una de las figu-
ras mas egregias del helenismo. Mal interpretado por el vulgo, su
moral prictica fue, en gran parte, paralela y, a veces, precursora de
la estoica. Epicuro entendia que “los dafios que nos causan los hom-
bres son consecuencia del odio, de la envidia o del desprecio, y el
sabio lo supera con el razonamiento (Aoyworuos)’ (92). Del contexto
se deduce que no se trata de la envidia activa, inconcebible en el
fildésofo, sino de la defensa contra los envidiosos mediante la refle-
xion. En otro lugar, Epicuro expone su raciocinio: “No hay que
envidiar a nadie: a los buenos, porque no serfa justo (aétos), y a los
malos, porque cuanto mayor sea su suerte mas se perjudicardn” (93).
El segundo argumento parece implicar la alegria del mal ajeno, que
es el contrapunto de la envidia; es, por ello, contradictorio y de muy
escasa validez. El desarrollo epicireo de esa tesis no fue una prueba,
sino un postulado de veracidad dudosa: ‘“Es mejor tener razén
(evhoyworos) y ser desafortunado que ser afortunado sin razén
(ahoytoTos)” (94). La doctrina epicdrea de la envidia, muy marginal
en su ética, adolece de apriorismo dogmadtico y de falta de realismo.

16. Para Crisipo (280-207), el gran tedrico de la Stoa antigua, la
envidia es una “pasién” (95) que define como ‘“dolor del bien de
otro” (96), “propio de quien desea rebajar al préjimo para enaltecerse

(90) PLuTARCO: Cuestiones de sobremesa, V, 7, 3.

(91) Idem: Op. cit., loc. cit.

(92) ErIicuRo, cit. por DIOGGENES LAERcCIO: Op. cit., II, ed. Bollack, pdg. 23.

(93) Idem: Gnomica vaticana, ed. Bollack, pdg. 515.

(94) Idem: Epistola a Meneceo, 135 ed., Bollack, pdg. 84.

(95) Cristpo: Fr. 397, ed. Arnim, III, 96.

(96) Idem: Fr. 412, ed. Arnim, III, 99; también Frs. 413 y 414, ed. Ar-
nim, III, 100.

119



a si mismo” (97). La envidia, en cuanto pasién, es ‘“irracional”
(ahoyos) (98) y se funda en un “juicio equivocado (avapravw)” (99).
Es una intelectualizacién de lo patético, caracteristica del Pértico,
si bien cada pensador aporta matices originales a la escuela. Crisipo
establece, aunque negativa, una correlacion entre las pasiones y la
razén, y su interpretacién naturalista de ésta le lleva a afirmar, como
su maestro Cleantes, que las pasiones son ‘‘contra natura (mapo
euow)” (100), tesis muy problematica.

17. Cicerdn (106-43) fue un prosista extraordinario y un brillante
orador forense, aunque no un gran jurista. La filosofia le debe la
romanizacién de muchos términos griegos, resimenes de obras hoy
perdidas, y poco mds. Su pensamiento, difuso, y falto de originali-
dad y de rigor, adolecié de las contradicciones de su carrera politica:
tomé unas veces el partido del pueblo y otras el del Senado, se alié
con Pompeyo, luego con César y, al final, con Antonio; unas veces
dio la razén a los platdnicos y otras a los aristotélicos y, aunque
se inclind mas frecuentemente hacia los estoicos que hacia los epicu-
reos, se alineé en no pocas ocasiones con los escépticos y probabilis-
tas. Pero sobre la envidia aporta un testimonio interesante porque
plantea extensamente el problema de su utilidad.

En lugar de invidia propuso el término invidentia (101) y la de-
finié6 como “tristeza causada por el bienestar de otro aunque no le
cause ningun perjuicio” (102). Siguiendo a los cldsicos la distingue
de la némesis o indignacién (103). La tristeza y su variante la envidia
son pasiones “no conformes a la razén” (104). Hasta aqui la coinci-
dencia con los estoicos es plena; pero Cicerdn se pregunta si hay
predisposiciéon temperamental o si las pasiones son accidentes ente-
ramente voluntarios, ajenos a la naturaleza. Se pronuncié a favor de
lo segundo: “En muchos se manifiesta la predisposicién a ciertas
enfermedades, y esto se aplica también a todas las pasiones (pertur-
batio). Se dice de un hombre que es envidioso... porque es proclive

(97) ldem: Fr. 418, ed. Arnim, III, 102.
(98) Idem: Fr. 389, ed. Arnim, IlI, 94.
(99) Idem: Fr. 382, ed. Arnim, III, 93.
(100) Idem. Fr. 377, ed. Arnim, III, 92,
(101) Cicer6N: Tusculanas, 111, 9, y 1V, 7.
(102) Idem: Op. cit., IV, 8.

(103) Idem: Cartas a Atico, V, 29, 3.
(104) Idem: Tusculanas, 1V, 6.

120



a la envidia, no porque caiga siempre en ella. Esta proclividad debe
ser entendida como una predisposicién mérbida (proclivitas ad ae-
grotandum) por analogia con la inclinacién del cuerpo a ciertas en-
fermedades (105). Pero el hecho de que no considerase a la envidia
como inherente a la hominidad no le llevé a relegarla; al contrario, la
caracterizé como “el vicio mas comun y universal (perpetuus)” (106).
Cicerén, aun reconociendo que “las enfermedades del alma son mds
dificiles de extirpar que los vicios” (107), las clasifica entre las “cu-
rables” (108).

Cicerdn, interpretando laxamente a los peripatéticos les hace afir-
mar que “el deseo (libido) y la pasién violenta (cupiditas) son dones
de la naturaleza de suma utilidad” (109). Y cita la cdlera, la tristeza
y la emulacién, aunque no expresamente a la envidia. Cicerén dis-
crepa de los peripatéticos, y entiende que ‘“‘todas las pasiones nacen
de errores, y que hay que arrancarlas y extirparlas en vez de redon-
dearlas o recortarlas” (110). Y concreta: ‘“‘puesto que la envidia es
una tristeza y hay una cierta alegria en el placer del mal de otro,
ambas deben ser reprimidas, denunciando su brutalidad (feritas) y su
monstruosidad (inmanitas)” (111). Frente a quienes piensan que es
posible moderar y encauzar las pasiones, Cicerén afirma que las
pasiones son como planos inclinados, y que una vez instalado en
ellas “no es posible detenerlas” (112). De ahi su radical oposicién a
toda pasién y, concretamente, a la envidia, “inviable en el sabio
(non cadit invidere in sapientem)” (113).

Como suele suceder con los escritos filosoficos de Cicerdn, lo
valioso no son las conclusiones personales, sino la informacidén y, en
este caso, la reconstruccién del debate sobre lo dado y lo adquirido
en la envidia, y sobre su fecundidad o nocividad.

18. Para Horacio (65-27), el de las formas pulidas, aplomadas y
Hlanas, riberefias a veces del prosaismo, después del amor, que cantd
incluso en sus manifestaciones innobles, fue la envidia la pasién que

(105) Idem: Op. cit.,, 1V, 12.
(106) Idem: Del orador, 11, 52.
(107) Idem: Tusculanas, IV, 14.
(108) Idem: Op. cit., 1V, 37.
(109) Idem: Op. cit.,, IV, 19.
(110) Idem: Op. cit., 1V, 26.
(111) Idem: Op. cit.,, 1V, 21.
(112) Idem: Op. cit., 1V, 18.
(113) Idem: Op. cit., 111, 9.

121



le conmovié mds. Aunque inclinado hacia el estoicismo y con ribetes
cirenaicos, reflexioné sobre ella de modo personal y sin respaldo
erudito. Defini6 al envidioso como el que se reseca o “demacra (ma-
cresco) ante el bienestar ajeno” (114). ¢Situacién excepcional? No;
hace falta “no vivir en la tierra para superar la envidia” (115). En
una carta dirigida a su protector Augusto, le recordaba que, en la
tierra, Hércules “aprendié que sé6lo la muerte domina la envi-
dia” (116). Es, pues, un morbo inextirpable y connatural a la especie
humana, en el cual los ojos (ex oculis invidere) juegan un papel ca-
pital (117). Sus efectos son dolorosos para el que la siente: “ni los
tiranos de Sicilia inventaron un tormento mayor” (118). Horacio se
quejaba de que los elogios a los poetas arcaicos entrafiaban ‘“‘envidio-
so odio hacia nosotros” (119), o sea, contra los de la época augustea.
Y, dolorido, confesaba a Melpomene, musa de la tragedia: “Roma,
princesa de las urbes, se ha dignado ponerme en el deseado coro de
los vates, y ya la envidia me desgarra con sus colmillos” (120). Si se
suprimiera las vivencias relacionadas con la envidia del mds romano
de los poetas liricos, se mutilaria esencialmente su visién del mundo,
configurada en el momento cenital de la latinidad.

19. El fecundo Ovidio (43-17), que apenas podia decir nada que
no fuese en verso, carecia de un esquema moral. Pero su torrencial
imaginacién y su capacidad expresiva le permitieron reconstruir, con
lujuriante grandeza, la mitologia cldsica en uno de los mds extensos
poemas latinos Las Metamorfosis. Alli, entre centenares de héroes
y deidades mayores y menores, describié a la Envidia con una plas-
ticidad sobrecogedora. He aqui una aproximacién a casi tres decenas
de exdmetros dactilicos, alguno de extraordinaria belleza; “La resi-
dencia de la Envidia, salpicada de negro pus, esta en el fondo de
una quiebra, vacia de sol, donde no llega el aire, triste, inundada de
un frio inerte, falta siempre de fuego, y sobrada de niebla. Llegada
a este lugar la heroica Minerva, la que siembra el miedo en la bata-
lla, se detuvo ante la puerta porque no le estaba permitido entrar,
la golpe6 con la punta de su lanza, y se abrié. Dentro se vio a la

(114) Horacio: Epodos, 1, 2, 57.
(115) Idem: Odas, 11, 20, 3-5.
(116) Idem: Epistolas, 11, 1, 12.
(117) Idem: Odas, I, 24, 32.
(118) Idem: Epistolas, 1, 2. 58-9.
(119) Idem: Op. cit.,, 11, 1, 89.
(120) Idem: Odas, 1V, 3, 13-16.

122



Envidia devorando carne de viboras, alimento de sus vicios, y desvié
los ojos. La Envidia se levantd lentamente del suelo, dejé caer los
cuerpos medio comidos de las serpientes, y avanzd con paso morte-
cino. Cuando vio a la diosa Minerva, revestida de sus armas y belli-
sima, gimid con gesto suspirante. Su faz era pdlida, todo su cuerpo
demacrado, la mirada siempre oblicua, los dientes de un éxido livido;
los pechos florecian bilis, la lengua destilaba veneno, y sélo sonrefa
cuando contemplaba el dolor. No dormia jamdas, miltiples cuidados
la mantenian vigilante, se consumia viendo el éxito de los hombres.
Desgarraba y se desgarraba a s{ misma... Tomé un béculo todo cu-
bierto de espinas, se envolvié en una nube negruzca, y por donde
pasaba aplastaba los campos florecidos, quemaba las hierbas y ras-
gaba las altas cumbres. Su aliento contaminaba las naciones, las ciu-
dades y las casas” (121). Esta Envidia es la mas repulsiva figura de
la mitologia literaria greco-latina, y estos versos constituyen la mds
condenatoria sentencia poética de una pasidén. Para cualquier roma-
no verse en este espejo tuvo que ser, aun contra la intencién del
galante poeta, un ejemplar ejercicio espiritual.

20. Séneca (5-65) es una de las figuras mas admirables del mun-
do antiguo y el supremo maestro de autodisciplina moral. El suyo
es el mas extenso y estremecedor testimonio estoico que ha llegado
hasta nosotros. Director de conciencias, desciende al consejo intimo
tras el que late, a veces, una confesidn personal. ;Contra qué se
dirige la envidia? Contra ‘“las riquezas” (122). Por eso, “a menos
crédito, menos envidia” (123). En definitiva, se dirige genéricamente
contra la calidad: “la envidia es un dardo pernicioso contra los me-
jores” (124). Séneca sigue a sus maestros en la creencia de que el
hombre es engendrado sin pasiones: “es nuestra falta, y no la de
la naturaleza” (125); pero reconoce que es una flaqueza inmemorial
y no sélo caracteristica de una época (126). ;Cual es la situacién mas
propicia para envidiar? “El ocio infeliz en el que se desea destruir
todo porque no se es capaz de triunfar” (127). La propensién de la
inactividad hacia la envidia es una sagaz observacién senequista.

(121) Oviblo: Metamorfosis, 11, 760 y ss. Vid. L. pA ViNci: Trattato della
Pittura (1498), pag. 5.

(122) SENECA: Epistolas a Lucilio, lib. X1, ep. 87.

(123) Idem: Op. cit.,, V, 42.

(124) Idem: Op. cit., VIII, 74.

(125) Idem: Op. cit., 111, 22.

(126) Idem: Op. cit., XVI], 97.

(127) Idem: De la tranquilidad del dnimo, 11, 10.

123



‘Séneca previene contra los vicios capitales: “tres cosas deben ser
evitadas... el odio, la envidia y el desprecio” (128). Pero, con sabia
mesura, desaconseja que ‘“por temor a la envidia nos hagamos des-
preciar” (129). La receta senequista es idéntica a la de los presocri-
ticos: ‘“escapards a la envidia si no te expones a ser visto, si no te
jactas de tus bienes y si te alegras en privado” (130). El constante
pavor a la “belicosfsima (inimicissima) envidia” (131) casi desemboca
en el eremitismo: “habla poco con los demds y mucho contigo mis-
mo” (132).

Séneca no cree que las pasiones sean innatas: ‘“La naturaleza no
nos predispone a ningin vicio, nos ha engendrado puros (integer) y
libres”, nuestros vicios no nacen con nosotros, nos han sobrevenido
(supervenere), nos los han inculcado (ingestus) (133). Esta coinciden-
cia del Pdrtico con Mencio es un testimonio mas del paralelismo en-
tre el estoicismo y las sabidurias orientales.

Los estoicos dieron por supuesto que el sabio, sefior de su ani-
mo, no podia envidiar, y lo que les preocupé fue el aspecto pasivo
de la cuestién: cémo soslayar la marea de la envidia ajena. Con ello
dieron alto testimonio de que la inmensa mayorfa de la humanidad
era envidiosa.

21. Plutarco (46-121), tardio y enciclopédico, tuvo la fortuna de
vivir uno de los periodos més luminosos del Imperio, el de Trajano
y Adriano. En su vasta y desigual obra destaca un sobrio y vigoroso
ensayo Sobre la envidia y el odio. El método, tan propio del bidgrafo
de los héroes paralelos, es el del contraste. La envidia es una pasion
(mabos) (134) que sblo se da entre los humanos a diferencia del odio
que es sentido también por muchos irracionales, y “arraiga en el
alma mds profundamente que ninguna otra pasion por lo que conta-
mina al cuerpo también’ (135). Es un sentimiento que no suele ser
suscitado por un tipo preciso de objeto o de accién, sino por “todo

(128) Idem: Epistolas a Lucilio, 11, 14.

(129) Idem: Op. cit., loc. cit.

(130) Idem: Op. cit.,, XVIII, 105.

(131) Idem: De la tranquilidad del dnimo, 11, 10.
(132) Idem: Epistolas a Lucilio, XVIII, 105.

(133) Idem: Op. cit.,, XV, 94.

(134) PLUTARCO: Sobre la envidia y el odio, 536 f.
(135) Idem: Cuestiones de sobremesa, V, 7, 3.

124



lo que resplandece (Aapmrpos)” (136), y de modo especial por la pros-
peridad ajena. En este punto, Plutarco aporta un matiz obvio, pero
inédito: no es necesario que sea una prosperidad real, basta con que
se lo parezca (fokew) al envidioso (137), lo cual explica el hecho fre-
cuente de que se envidie una felicidad inexistente, ya fingida, ya
imaginada.

Segiin Plutarco, “nadie puede ser justamente envidiado” (138),
porque lo que se posee justamente serfa inicuo arrebatarlo incluso
con el pensamiento, y porque ‘“tener suerte (evTixi) no es injus-
to” (139). Pero lo maés original y profundo son dos observaciones
acerca del pudor y de la ingratitud del envidioso. Sefiala Plutarco,
en primer lugar, que “nadie dice que es envidioso” (140) y que, por
el contrario, para explicar su tristeza del bien ajeno siempre se
alegan excusas, o sea, se “disfraza y oculta” la indeclarable pasion.
El escritor concluye con esta magnifica sentencia: “Entre los desérde-
nes del alma, la envidia es el Unico inconfesable (amoppnros)” (141).
Estamos, efectivamente, ante el mas oculto de los vicios, el que no
se declara ni al amigo intimo, el que ni siquiera el propio sujeto se
reconoce introspectivamente a si mismo.

La otra observacién es que, a diferencia del odio, la envidia ni
se atenla ni se extingue porque conste que lo envidiado es justo
o que no daiia al envidioso o que le beneficia. Al contrario, las tres
circunstancias exasperan al envidioso, quien ‘“si recibe algin favor
del afortunado se atormenta mas y le envidia incluso la atencién y el
poder de hacerlo” (142). El envidioso es. por naturaleza, inicuo, in-
saciable y desagradecido. La envidia apenas es susceptible de ser
detenida desde el exterior porque estd movida por un automatismo
interno que la lleva a crecer con cualquier pretexto positivo. Es una
pasidn cancerosa y, por ello, expansiva y tendente a implantarse
en nuevos ambitos.

El opisculo de Plutarco, aunque limitado y frio, gravitard sobre
la cultura antigua y, especialmente, sobre la patristica, que lo su-
perara sin llegar a citarlo.

(136) Sobre la envidia y el odio, 537 b.
(137) Idem: Op. cit., loc. cit.

(138) Idem: Op. cit., 537 c.

(139) Idem: Op. cit., loc. cit.

(140) Idem: Op. cit., loc. cit.

(141) Idem: Op. cit., 537 e.

(142) Idem: Op. cit.,, 538 d.

125



22. El casi anénimo y pedagdgico Didgenes Laercio dijo de la
envidia que era “omnivora (ravra StegBovros)’ (143); una califica-
cién radical que, sorprendentemente, no se ha repetido. El epiteto
debe interpretarse activa y pasivamente: la envidia capaz de consu-
mir a cualquiera y susceptible de ser excitada por todo tipo de valor.

23. La envidia aparece como un hecho en el Antiguo Testamen-
to. Es la envidia de los filisteos a Isaac (144), de Raquel a Lia (145),
de sus hermanos a José (146), de Israel a Moisés y Aron (147) y de
Efraim a Juda (147 bis). Pero un planteamiento doctrinal sdlo se re-
gistra en los libros deuterocanénicos, alguno muy tardio, e influidos
por culturas exteriores al judaismo. El primero es el libro de los
Proverbios, donde se yuxtaponen ocho colecciones de sentencias de
distintos periodos, alguna de inspiracién egipcia; la compilacién
que ha llegado hasta nosotros fue redactada no antes del siglo 1v an-
tes de J.C. por un hebreo arameizado que conocia las literaturas
sapienciales del Mediterraneo oriental. El Eclesiastés, compuesto ha-
cia el afo 200 a. |. C., es obra de varios colaboradores no simulta-
neos, y tiene una estructura analoga a la de la diatriba cldsica. Final-
mente, el libro de la Sabiduria, que las iglesias protestantes y orto-
doxas han eliminado del canon biblico, fue escrito en griego por un
judio, discipulo del neoplaténico Filén, en el siglo 1 a. J.C. y es
una obra rotundamente inserta en las coordenadas de la filosofia
helenistica. En suma, los textos procedentes de estos libros sélo
reflejan tangencialmente el genuino pensamiento hebreo.

En el Antiguo Testamento se admite la estrecha vinculacién entre
la envidia y la especie humana, puesto que se afirma que la dife-
rencia entre la existencia de los vivos y la de los muertos es que en
esta Gltima no hay ni amor, ni odio, ni envidia (148). Otro versiculo
llega a una conclusion paralela desde la perspectiva del sujeto pa-
sivo: ‘“‘todo trabajo y cuanto de bueno se hace mueve la envidia del
hombre contra su préjimo” (149), o sea, que todo lo valioso es en-

(143) DIOGGENES LAERCIO: Vidas, V, 76.
(144) Génesis, 26, 14.

(145) Op. cit., 30, 1.

(146) Op. cit,, 37, 11.

(147) Salmos, 106, 16.

(147 bis) Isaias, 12, 13.

(148) Eclesiastés, 9, 6.

(149) Op. cit., 4, 4.

126



vidiable. Y se destaca —dos notas definitorias de la envidia— su ca-
ricter autocorrosivo: “es la caries de los huesos” (150), y su ilimi-
tada impetuosidad: “cruel es la ira, furiosa es la célera, pero ;quién
podra parar ante la envidia?” (151). Finalmente, como una deduc-
cién de la tentacidn paradisiaca, se sitia el origen del mal en esa
pasién “‘por la envidia del diablo entré la muerte en el mundo” (152).

Las concordancias entre algunos de estos textos y los griegos es
evidente, pero los biblicos son mas ingenuos, mds poéticos y de me-
nor calado analitico. Lo importante es que, desde el libro mas anti-
guo al mas moderno, los autores vetero-testamentarios levantaron
acta de la poderosa omnipresencia de la envidia entre los hombres.

24. Pablo de Tarso (ca. 6-67), padre de la nueva teologia, de-
nuncié con reiteracién el peligro de la envidia, seguramente porque
le obsesionaba su inconmensurable extensién. Escribfa a los corin-
tios: “Si hay entre vosotros envidias (§nAos) y discordias, ¢no prue-
ba esto que vivis segin la carne y lo humano?” (153). Este texto
implicaba el reconocimiento de la condicién generalmente envidiosa
del hombre, interpretacién que confirma un pensamiento de la epis-
tola a Tito: “Viviamos en la maldad y en la envidia (¢fovos)... mas
cuando aparecié nuestro Salvador... nos sand” (154), es decir, que
fue necesaria la intervencién divina para vencer la proclividad envi-
diosa de los mortales. E incluso llegé al valiente extremo de preve-
nir contra los que “predicaban a Cristo por envidia” (155), dando a
entender que no bastaba la fe para vencer la gravitacién de la na-
turaleza caida.

25. En los origenes de la patristica se encuentra Clemente de
Roma, tercer sucesor de Pedro en el papado. Durante la persecu-
cién de Domiciano, hacia el afio 96, escribié una Carta a los corintios
cuyos seis primeros capitulos estin dedicados a la “injusta e impia
envidia (énhos) por la que la muerte entrd en el mundo” (156). El
teblogo recuerda que la envidia (¢pBovos) produjo el fratricidio de

(150) Proverbios, 14, 30.

(151) Op. cit., 27, 4.

(152) Sabiduria, 2, 24.

(153) PasLo DE Tarso: Epistola a los Corintios, 1, 3, 3.
(154) Idem: Epistola a Tito, 3, 3.

(155) Idem: Epistola a los filipenses, 1, 15.

(156) CLEMENTE DE RoOMA: Epistolas, 1, 3, 4.

127



Cain, la huida de Jacob, la esclavitud de José, la marcha de Moisés,
la marginacidn de Aron, la condenacién de Datan y Abirén, la hos-
tilidad de Saul a David, la persecucidn de los apdstoles, los trabajos
de San Pedro, e innumerables martirios bajo Nerén, o sea, que habia
sido la raiz de los mas dramdaticos sucesos testamentarios. Contra
la perdurable y generalizada envidia propone las virtudes cristianas:
obediencia, humildad, concordia y, ademds, que “cada uno esté en
su puesto (rayxua)”’ (157). Complementando la ética, la solucién po-
litica clementina es, pues, que cada ciudadano asuma su propio nivel
y su propia funcién dentro de la sociedad jerarquica.

26. Justino (T 165), un judio de educacién estoica, fue el apolo-
gista mas eminente del siglo 1. Defendié a los cristianos y ensefid
teologia en Roma hasta que fue decapitado bajo el imperio de Marco
Aurelio, postrera gran figura del Pértico. A la impresionante recapi-
tulacién histérica de Clemente, Justino, en su obra capital, afiadié
el episodio méximo del cristianismo: “Jesis... que habfa de ser
envidiado (fovovuevos) desconocido y crucificado™ (158), con lo que
no hizo sino glosar el texto evangélico: ‘“sabfa Pilato que por envi-
dia se lo habian entregado” (159). La envidia se presenta como el
motor del crimen supremo e, indirectamente, como apoyatura de la
redencién. La envidia es, pues, una pasién fundamental y vitanda.
Por eso Justino, en un pasaje culminante del Didlogo con Trifdn,
aconseja: ‘“Lavaos el alma de ira, de avaricia, de envidia y de odio,
y sera limpio (kafapos) vuestro cuerpo” (160).

27. Tertuliano (T ca. 221) es uno de los escritores mas enérgicos
del cristianismo primitivo. Jurista y retor romano se convirtié a fi-
nales del siglo 11 y, poco después, rompidé con la disciplina eclesidsti-
ca para adherirse al montanismo en el que fundd su propia secta.
Estaba todavia dentro de la ortodoxia formal cuando redacté su
tratado Sobre los espectdculos en que proscribfa la asistencia a los
juegos paganos. Y, entre otras razones, adujo una que implicaba una
clara defensa de la alegria del mal ajeno en el otro mundo: “Pero
existen adn otros espectidculos, como el del ultimo dia del juicio
final... All{ gozaré y me alegraré viendo cdémo tantos y tan magnos

(157) Idem:0p. cit., 1, 41, 1.

(158) JustiNnO: Apologias, I, 31, 7.

(159) Mateo, 27, 18.

(160) JustINO: Didlogo con Trifon, 14, 2.

128



monarcas de quienes se afirmaba que habian sido acogidos en el
cielo, lloran en hondas tinieblas junto a Jidpiter y a los que crefan
en él... Y viendo, ademds, cémo ciertos sabios filésofos se ruborizan
ante sus discipulos, que también estdn condenados, y a los cuales
ensefiaban que las almas no existen o no se reintegran a sus cuer-
pos” (161). Este grave texto, como ya notd Nietzsche (162), estd es-
crito con resentido dnimo de venganza y resulta dificil defender su
talante y su doctrina.

28. Cipriano (1 258), obispo de Cartago, brillante maestro de
retérica hasta su conversién tardia, escribié una docena de tratados
y 81 epistolas, y fue decapitado durante la persecucidén de Vespasia-
no. Fue en Occidente la maxima autoridad teoldgica durante mds de
siglo y medio hasta que se impuso el genial Agustin de Hipona. Es
autor del] primer estudio cristiano tematicamente dedicado a la en-
vidia, redactado el afio 256 al final de su vida. De zelo et livore es
un opusculo noéticamente denso, de construccién original y com-
puesto en un latin pomposo y efectista.

Para Cipriano, envidiar es “afligirse de la gloria ajena” (163), y
califica esa pasion de “mal pernicioso” (164), “peste miltiple” (165),
“infeccién viperina” (166) y “polilla del alma y podredumbre del
pensamiento” (167). Cuando reconstruye la historia testamentaria de
la envidia afiade a los sucesos evocados por Clemente y Justino la
rebelién de Luzbel, “culpable de malévola envidia hacia Dios” (168).
Y en ese sentido interpreta el versiculo antes citado (169) que, en
mi opinién, se refiere al pecado original. En cualquier caso, para
Cipriano el mal cdésmico nace de un sentimiento de envidia, “raiz
de los males de todos” (170). De esa fuente brotan el odio, la hosti-
lidad, la avaricia, la ambicién, la soberbia, la crueldad, la perfidia,
la discordia, ete. (171).

(161) TERTULIANO: Sobre los espectdculos, 29.

(162) NiezscHE: Zur Genealogie der Moral, 1887, I, 15 ed. Kroner, vo-
lumen VII, pdgs. 328-330.

(163) CipriaNO DE CARTAGO: Sobre los celos y la envidia, 7.

(164) Idem: Op. cit., 3.

(165) Idem: Op. cit., 6.

(166) Idem: Op. cit., 17.

(167) Idem: Op. cit., 7.

(168) Idem: Op. cit., 4.

(169) Sabiduria, 2, 24.

(170) CipriANO: Op. cit., 6.

(171) Idem: Op. cit., loc. cit.

129



Cipriano es singularmente minucioso en la descripcién de los
caracteres de la envidia. Es, en primer lugar, “verdugo del dni-
mo” (172) de quien la padece y “sumamente perniciosa para é1” (173).
Es, ademds, “ilimitada y permanente” (174) y aumenta en proporcidén
al “éxito del envidiado” (175). Es un vicio “oculto... que se lleva
encerrado dentro” (176); ‘“los envidiosos nunca declaran su envi-
dia” (177). Y es, en fin, un vicio que se manifiesta ‘‘ampliamente
(late)” (178) hasta el punto de que el tratado estd dirigido a un lector
medio al que, glosando el texto paulino, se apostrofa: *td, que esta-
bas poseido por la envidia” (179), y al que se supone que los evan-
gelios han puesto en trance de curacién. En suma, la envidia es
autopunitiva, inagotable, inconfesable, universal, y su antidoto es el
cristianismo. Por eso propone como remedio las nuevas virtudes }
“sencillez de mente” (180), “humildad” (181), “fraternidad” (182),
“amor” (183) y “caridad” (184). El definitivo consejo es *‘alegrarse
y gozarse de que otros sean mejores” (185), es decir, sentir lo con-
trario de la envidia, porque tenerla “no es licito al discipulo de
Cristo” (186).

Cipriano recoge el legado de la tradicién grecorromana y de la
cristiana sobre la cuestién, y va mds lejos que ninguno de sus pre-
decesores al maximalizar la inmoralidad de la envidia: origen de
todo mal sin mezcla de bien alguno. Esta radicalizacién no es, pro-
piamente, axioldgica, sino histdrica y psicolégica; no es normativa,
sino empirica. La tesis es que, de hecho, el mal nace de la envidia
y los diversos vicios se potencian con ella.

29. Basilio de Cesarea (330-379), gran admirador de la cultura
griega, ensefid retdrica en su ciudad después de estudiarla en Cons-

(172) Idem: Op. cit.,, 7.
(173) Idem: Op. cit., 9.
(174) Idem: Op. cit., 7.
(175) Idem: Op. cit., loc. cit.
(176) Idem: Op. cit., 9.
(177) Idem: Op. cit., 7.
(178) Idem: Op. cit., 6.
(179) Idem: Op. cit., 17.
(180) Idem: Op. cit., 12.
(181) Idem: Op. cit., 16.
(182) Idem: Op. cit., 17.
(183) Idem: Op. cit.,, 12.
(184) Idem: Op. cit., 13,
(185) Idem: Op. cit., 17.
(186) Idem: Op. cit., 10.

130



tantinopla y Atenas, pero renuncié a las letras para consagrarse a la
teologia y, sobre todo, al apostolado. Fue un activo reformador reli-
gioso. Sus escritos estdn redactados en un griego didfano y brillante.
Entre sus homilias, famosas por su persuasiva elocuencia, destaca la
undécima, Sobre la envidia, pronunciada en torno al afio 370. La de-
finicién es la consagrada: *“dolor del éxito (evwpayia) del préji-
mo” (187) y “alegria del que llora” (188). Los calificativos son duri-
simos: ‘el vicio mds funesto” (189), “corrupciéon de la vida” (190),
“impureza de la naturaleza” (191), “ensefianza viperina” (192), ‘‘su-
ceso muy contrario a la razén (aloyoraros)” (193) y “en contradic-
cién con Dios” (194). En las dos tltimas expresiones es evidente la
huella estoica.

Basilio insiste mds que ninguno de sus predecesores en el cas-
tigo inmanente a esta pasidn que, “sin perjudicar a los otros, es un
mal primario y principal para el que la siente” (195). “Como el éxido
al hierro, asi la envidia consume al alma” (196) y “cuanto mdis vehe-
mentemente se envidia, mds pena se padece” (197). Basilio examina
la cuestiéon de si los favores pueden aplacar o anular la envidia, y
llega a la conclusién de que, a diferencia de otros sentimientos hos-
tiles que se deponen con las atenciones, “los envidiosos (Baokavos)
se exacerban con los beneficios”, “porque la pena que les produce
el poder de su benefactor es mayor que el agradecimiento” (198).
Es una reaccién que, segin el autor, no tienen ni los perros, ni los
leones.

Otro tema clasico es el del secreto en que se mantiene la envi-
dia. “Lo penoso de la enfermedad es que el envidioso no puede
descubrirla” (199). ;Por qué causa? Por un invencible rubor, porque
se “avergiienza (epvfpiaw) de hacer publica su desgracia” (200).

(187) BasiLio DE CESAREA: Sobre la envidia, 1.
(188) Idem: Op. cit., 2.

(189) Idem: Op. cit., 1.
(190) Idem: Op. cit., 3.
(191) Idem: Op. cit., loc. cit.
(192) Idem: Op. cit., 5.
(193) Idem: Op. cit., 3.
(194) Idem: Op. cit., loc. cit.
(195) Idem: Op. cit., 1.
(196) Idem: Op. cit., loc. cit.
(197) Idem: Op. cit., 4.

(198) Idem: Op. cit., 3.
(199) Idem: Op. cit., 1.
(200) Idem: Op. cit., loc. cit.

131



También tenfa numerosos precedentes griegos la cuestién de si la
envidia se suscita mdas entre los cercanos que entre los distan-
tes. “Somos atrapados por la envidia a través de la familiariedad
(otkeorns)’ (201). Y anade: “No envidia el escita al egipcio, sino
al de su propia nacién y, entre ellos, no envidia a los desconocidos,
sino a los que trata y, especialmente, a los vecinos y a los del mismo
oficio” (202). Y concluye con esta imagen muy representativa de su
estilo: “Como el gorgojo es la enfermedad propia del trigo, la envi-
dia es la flaqueza de las relaciones humanas (¢thie)” (203).

Mads innovador es Basilio en la denuncia del caracter légica y mo-
ralmente perjudicial de la envidia, pasién que priva de la capacidad de
juzgar rectamente o “‘criterio de verdad (aAnfeias kpirnpiov) acerca
de las cosas” (204). La envidia no ve ni lo bueno ni lo grande, sino
Unicamente lo “pltrido (cafpos)’. Cuando se trata de juzgar a los
demds trastrueca los valores positivos en negativos y “todo género
de virtud tiene el nombre de vicio” (205). No es, pues, una indeter-
minada turbacién de la mente como la que conlleva la cdlera, sino
una obnubilacién del juicio practico que desemboca en una tergi-
versacién negativa de los valores concretos.

Basilio es el primer moralista cristiano que se ocupa del mal de
ojo: “Hay quienes creen que los envidiosos proyectan el daio sélo
con la mirada” (206). Rechaza enérgicamente este dicho como un
“cuento de viejas” (207). Pero la alusién demuestra la extensién de
tan remota vivencia popular, arraigada en la etimologia misma del
verbo “invidere”.

(Cudles son los remedios? Basilio recomienda los dos caminos
ya transitados: el estoico del alejamiento y el cristiano de la virtud.
Hay que ponerse “fuera del alcance de los dardos de la envidia” (208),
incluso evitando “toda relacién vital (kaTa Tov Biov kowovia)” (209)
con el envidioso. No es tanto el aislamiento propio cuanto la inte-
rrupcién de cualquier comunicaciéon con el que envidia. Es la solu-

(201) Idem: Op. cit., 4.
(202) Idem: Op. cit., loc. cit.
(203) Idem: Op. cit., loc. cit.
(204) Idem: Op. cit., 5.
(205) Idem: Op. cit., loc. cit.
(206) Idem: Op. cit., 4.
(207) Idem: Op. cit., loc. cit.
(208) Idem: Op. cit., 4.
(209) Idem: Op. cit., loc. cit.

132



cién fisica negativa. Pero hay también el tratamiento moral que con-
siste en pensar que los bienes de este mundo *“no implican la feli-
cidad” (210) y que los bienes ajenos justamente administrados re-
dundan en beneficio propio (211); por ejemplo, el saber teoldgico
de unos pocos ilumina a todos (212). Aqui, Basilio predicaba pro
domo sua. Hay, ademds, una razén de justicia: aquel que usa bien
la riqueza, el poder y la salud debe ser *“amado y honrado” (213).
El consejo tltimo es transformar el dinamismo de la pasién envidio-
sa en voluntad de “adquirir la virtud” (214).

La homilia undécima del que luego seria San Basilio el Grande
es, desde el punto de vista del estilo, la cumbre de la bibliograffa
griega sobre la envidia y, desde el punto de vista conceptual, aun-
que no tiene una estructura sistemditica, es de mayor densidad y
precisiéon que los estudios de Plutarco, de Justino y de Cipriano de
Cartago. Es un hito en la literatura de la edad antigua sobre el tema.

30. San Jerénimo (347-420), nacido en Dalmacia, estudié Hu-
manidades en Roma. Traductor y exégeta de las Escrituras, su po-
pularidad, sobre todo a lo largo de la Edad Media, se funda en sus
Cartas. En una de ellas afirma que “también en los Apdstoles y aun
en los dngeles puede deslizarse (subrepere) la envidia” (215); pero
esta declaracién no parece que pueda interpretarse como pura y sim-
ple connaturalidad de la inteligencia y la envidia, sino como conse-
cuencia de la imperfeccién de todo lo contingente, puesto que tini-
camente da una razoén teoldgica: “Sélo en Dios no hay pecado” (216).
Reitera Jerénimo la consabida referencia a la tentacidon de Eva, a la
muerte de Abel, etc., e insiste en que “la envidia sigue siempre a
las virtudes” (217), es decir, a todo comportamiento valioso. Es inad-
misible la tesis de que “la justicia implica la envidia (ipsa iustitia
habet in se livorem)” (218), porque lo que conlleva la justicia es la
indignacion por- el bien inmerecido, lo cual es algo muy diferente.

(210) Idem: Op. cit., 5.

(211) Idem: Op. cit., loc. cit.

(212) Idem: Op. cit., loc. cit.

(213) Idem: Op. cit., loc. cit.

(214) Idem: Op. cit., loc. cit.

(215) SaN JeErONIMO: Cartas, XXI, 40.
(216) Idem: Op. cit., loc. cit.

(217) Idem: Op. cit.,, CVIII, 18.
(218) Idem: Op. cit.,, XXII, 40.

133



Los textos jeronimianos sobre la envidia son tangenciales y mds
dogmaiticos que racionales.

31. Juan Criséstomo (354-407), el mds dtico de los padres grie-
gos, dedicd seiscientas homilias a comentar las Escrituras y, espe-
cialmente, el Nuevo Testamento. En tan oceanica obra hay una enci-
clopedia dispersa de teologia y de moral. El tema de la envidia lo
abordd en la homilfa cuadragésima sobre San Mateo, en la trigésimo
séptima sobre San Juan y en la séptima sobre la Epistola a los ro-
manos. Son obras maestras de madurez, escritas a partir del afio 390.

Es “envidioso” el que goza con los males de su préjimo... y tiene
por dichas propias las desgracias ajenas” (219) Su planteamiento es
polémico. Comprueba que “ahora este pecado parece indiferente
y nadie hace caso de él” (220). Frente a esa supuesta conviccién ge-
neral, Criséstomo afirma que no “puede darse vicio (xkaxta) compa-
rable” (221); es, “la mds malvada (evayestepos)” (222); “la mas per-
versa (rovmporepos)” (223); “la mds abominable (uitaporepos) de las
pasiones” (224). Y lo demuestra, en primer lugar, con testimonios
dogmdticos: la rebelion de Luzbel y el fratricidio de Cain. Pero
aduce también un argumento ético: “el fornicador puede excusarse
con el pretexto del instinto, el ladrén con el de la pobreza, el homi-
cida con el de la ira...; pero el envidioso no tiene excusa alguna,
salvo su ingente malicia” (225). No hay atenuante para la envidia.
También afirma y razona que es peor que la guerra, entre otros mo-
tivos, porque es clandestina y desconoce la paz (226). Y aporta, en
fin, un argumento sociopolitico: otros vicios perjudican al sujeto
0 a unas cuantas victimas determinadas, pero “la envidia subvierte
a la Iglesia y hace estremecerse al orbe entero” (owkovuerve amraoa)
(227). Esta consideracién Gltima, nacida de su dramdtica experiencia
episcopal y palatina, es la primera vez que aparece en el pensamiento
occidental: la envidia como universal y bdsica adversaria del orden
social jerdrquico.

(219) Juan Criséstomo: Homilias sobre San Mateo, XL, 3.
(220) Idem: Op. cit., loc. cit.

(221) Idem: Op. cit., loc. cit.

(222) Idem: Homilias sobre San Juan, XXXVII, 3.

(223) Idem: Homilias sobre la epistola a los romanos, VII, 6.
(224) Idem: Homilias sobre San Mateo, XL, 3.

(225) Idem: Homilias sobre San Juan, XXXVII, 3.

(226) Idem: Homilias sobre la epistola a los romanos, VII, 6.
(227) 1dem: Homilias sobre San Juan, XXXVII, 3.

134



Con menos énfasis que sus predecesores, sefialé que el envidioso
“atenta contra su propia salud” (228), “se clava a si mismo la es-
pada” (229) y “odia a su benefactor” (230). El tratamiento prescrito
fue “huir de ese morbo” (231), “erradicar toda envidia e instalar en
nuestra alma la caridad” (232).

Criséstomo fue implacable con la envidia, no como Cipriano por-
que fuese el origen y el multiplicador de otros muchos vicios, sino
por ser de suma perversidad en si misma. A lo largo de los afos
reiteré su posicién cada vez con mayor severidad condenatoria y cre-
ciente violencia verbal. ;Hablaba el perseguido por la envidia de
los obispos del Sinodo de la Encina y por la envidia de la empera-
triz Eudoxia, que le llevaron a ser depuesto del patriarcado de Cons-
tantinopla y al exilio en un desolado paisaje de la costa pontina?
Pienso que hablaban el gobernante y el confesor con un extenso,
hondo y objetivo conocimiento de los hombres.

32. De Pedro Crisdlogo (t 450), que fue arzobispo de Ravena
hacia el afio 440 y murid tres afios antes de la caida del imperio ro-
mano, se conservan ciento setenta y cinco sermones, en su mayoria
exegéticos, uno de los cuales —el cuarto— esta dedicado a la envi-
dia. Recuerda, como ya era obligado, ios crimenes histdricos de esta
pasién: el pecado original, el fratricidio cainita, la crucifixidn... Ca-
racteriza la envidia como “un enemigo interior” (233) y tan vergon-
zante que “el envidioso siempre simula y miente” (234). Lo novedoso
de este moralista es que roza el aspecto sociopolitico de la cuestion
cuando, después de llamar a la envidia “veneno de los siglos” (235),
afirma que “a causa de la envidia toda la inmensidad del mundo resul-
t6 angosta para dos hermanos” (236), Cain y Abel, o sea, que la envi-
dia, llevada al limite, hace imposible la convivencia; es, por exce-
lencia, el vicio antisocial. La terapéutica es la cristiana tradicional, el
amor, porque “la caridad une a Dios y la envidia separa de El” (237).

(228) Idem: Op. cit., loc. cit.

(229) Idem: Homilias sobre San Mateo, XL, 3.

(230) Idem: Homilias sobre San Juan, XXXVII, 3.

(231) Idem: Homilias sobre la epistola a los romanos, VII, 7.

(232) Idem: Homilias sobre San Juan, XXXVII, 3.

(233) PEDRO CRISGLOGO: Se¢rmdn sobre la envidia, ed. Migne, P. L., vo-
lumen LII, col. 195.

(234) Idem: Op. cit., col. 196.

(235) Idem: Op. cit., col. 194.

(236) Idem: Op. cit., col. 195,

(237) Idem: Op. cit., loc. cit.

135



33. De Cesareo, arzobispo del Arlés merovingio en la primera
mitad del siglo vi, han llegado hasta nosotros doscientos treinta y
ocho sermones y tres cartas, en la segunda de las cuales glosa el tra-
tado de Cipriano sobre la envidia y reflexiona acerca de la dificil
curacién de ese vicio. ; Por qué su cardcter crénico? Porque “el envi-
dioso frecuentemente disimula su sentimiento, no lo confiesa” (238);
en suma, ‘“no quiere hacerlo patente (patefactus)” (239). La dificul-
tad de sanar este morbo nace de su constitutiva clandestinidad.

34. Nuestro enciclopédico Isidoro fue metropolitano de Sevilla
en un reino godo ya convertido al catolicismo. A principios del
siglo vii dedicé un breve capitulo de Las Sentencias a la envidia e
insistié sobre la ya conocida universalidad de su objeto: “No existe
virtud alguna contra la que no se dirija la envidia; sélo la miseria
no es envidiada” (240), o sea, que todo lo real en cuanto bueno y
poseido es envidiable. Insiste Isidoro en el viejo hallazgo de que
los envidiosos “pasan por alto las virtudes y buscan (perquo) los vi-
cios” (241); pero atade que en este proceso de parcialidad y de
trastrueque llegan a “dar paso a la difamacién” (242), es decir, a la
malévola deformacién del préjimo envidiado. ; Tenia presente Isido-
ro de Sevilla las demagdgicas diatribas de los agitadores de la plebe
contra el Senado del fenecido Imperio romano? Aqui apunta otro
crucial aspecto sociopolitico de la cuestidn: el de la propaganda en
el fomento de la envidia de clases.

35. Gregorio I (540-604), prefecto de Roma y, después de su
vocacién religiosa, nuncio en Constantinopla y papa en un Vaticano
reconquistado por Bizancio a los barbaros, ademds de centenares de
cartas, de homilias biblicas y de la Regla pastoral, escribid, a ruegos
de Leandro de Sevilla, un Comentario al Libro de Job, que es una
polifacética introduccién a la direccién de conciencias. En esta des-
igual obra, muy leida por los medievales, analiza entre infinidad de
asuntos, el d4nimo del envidioso y lo describe como aquel que perma-
nentemente se hace en secreto esta pregunta: “;En qué soy menos

(238) CEesSAREO DE ARLES: Cartas, 11, ed. Migne, P. L, vol. LXVII,
col. 1.127.

(239) Idem: Op. cit., loc. cit.

(240) IsSIDORO DE SEVILLA: Las Sentencias, XXV, 4.

(241) Idem: Op. cit., XXV, 8.

(242) Idem: Op. cit., loc. cit.

136



que ese o aquel?, y ;por qué no soy igual o superior a ellos?” (243).
En este breve, pero sutil y profundo pasaje, se plantea el problema
en términos socioldgicos y se insinda una cuestidén capital y secular-
mente pretérida: la motivacién envidiosa del igualitarismo.

36. Tomas de Aquino (1225-1274), la mas poderosa mente filo-
sofica del medievo, consagra a la envidia una quaestio que figura
entre las mds extensas de las dedicadas a los vicios. Define la envi-
dia como “la tristeza por los bienes de otro en cuanto son superio-
res a los propios (in quantum alter excedit ipsum)” (244). Esta impor-
tante precision le permite distinguir la envidia de las pasiones pré-
ximas. Los celos (zelus) son tristeza del bien de otro, no porque él
lo posea, sino porque carecemos de lo que él tiene. La indignacién
(nemesis) es la tristeza del bien de otro en cuanto que no lo merece.
Una derivacidén de la envidia (ex ea sequitur) es “la alegria del mal
ajeno” (245).

(Cudl es la motivacién subjetiva de este vicio? Tomds de Aquino
trata de encontrar una explicacién racional y llega a la conclusién
de que el envidioso “estima que el bien ajeno es mal propio en la
medida en que aminora la gloria o excelencia de uno mismo” (246).
El envidioso se contrista porque cree que con el bien de otro le so-
breviene a él una desgracia, creencia que no es objetivamente cierta.
El vicio nace, pues, de un juicio equivocado, como ya habian soste-
nido los estoicos.

Tomds de Aquino hace suya la tesis aristotélica de que *‘el hom-
bre no envidia a los que distan mucho en lugar, tiempo o estado,
sino a los que estdn préximos, a los cuales se esfuerza en igualar o
superar” (247). Cuando uno es “‘excedido en mucho no envidia” (248).
El aquinatense no es consecuente cuando admite que son particular-
mente envidiosos los pusildnimes, a los cuales cualquier superioridad
de otro les parece “magna’” (249). _

La valoracién moral es rotundamente negativa: “la envidia es

(243) GREGORIO MAGNO: Comentarios morales al libro de Job, 90, ed. Mig-
ne, P. L, vol. LXXVI, col. 622.

(244) TomAs DE AQUINO: Suma Teoldgica, 11-2, Q. 36, a. 2, r. 4.

(245) Idem: Op. cit., Q. cit.,, a. 4, r. 3.

(246) Idem: Op. cit.,, Q. cit.,, a. 1, r. 1.

(247) Idem: Op. cit., Q. cit.,, a. 1, r. 2.

(248) Idem: Op. cit.,, Q. cit,, a. 1, r. 3

(249) Idem: Op. cit.. loc. cit.

37



siempre mala”, y lleva ‘“‘una pena adjunta” para el que la pade-
ce (250); es “un vicio capital” (251). Sin embargo, Tomds de Aquino
hace una distincidn toral, en la que no han solido reparar los co-
mentaristas: la que existe entre el “impulso” y el “vicio”. El primero
(motus invidiae), “‘en cuanto es una pasién de la sensualidad, es un
acto humano imperfecto en el que no interviene la razén y, por ello,
no es pecado mortal” (252). En este decisivo texto admite la existen-
cia de un dinamismo envidioso espontdneo, arraigado en la sensua-
lidad y, en cierto modo, connatural e instintivo. Esa tendencia es
éticamente neutra. Y los angeles pueden ser soberbios y envidiosos
sblo con el espiritu (pure spiritualia peccata) (253).

Influido por Avicena (254) y por la Glosa (255), Tomés de Aquino
trata de explicar racionalmente la fascinacién o mal de ojo, es decir,
“la mirada venenosa y dafina” (256) que, desde la antigiiedad, apare-
ce vinculada a la envidia. Esta es la sorprendente posicién tomista:
“El alma, mediante un poderoso esfuerzo de imaginacidn, altera los
humores (spiritus) del cuerpo que esta conectado con ella. Esta alte-
racién de los humores se produce, sobre todo, en los ojos, que es
donde desembocan los humores mds sutiles; asi, los 0jos contaminan
el aire préximo” (257). Esta opinién, que recuerda la transmitida por
Plutarco, atestigua la extraordinaria importancia que la fascinatio
clésica siguié teniendo a lo largo de la Edad Media.

En las Adiciones a la Suma, que Tomds de Aquino dejé sin revi-
sar definitivamente, se lee una conclusién que pudiera interpretarse
en la linea de Tertuliano, como defensa de la alegria del mal ajeno.
“Para que la felicidad de los que se salvan (beatitudo sanctorum) les
complazca ain més, y por ello den las rendidas gracias a Dios, se les
concede que intuyan perfectamente la pena de los condenados” (258).
Pero el aquinatense da su razdn, que es mds ldgica que moral: *“a los
que se salvan no se les debe sustraer nada que pertenezca a la per-
feccién de su felicidad; y por la comparacién de los contrarios se

(250) Idem: Op. cit., Q. cit., a. 3.

(251) Idem: Op. cit., Q. cit., a. 4, r. 1.

(242) Idem: Op. cit., Q. cit.,, a. 3, r. L,

(253) Idem: Op. cit., I, q. 63, a. 2, r. 1.

(254) AVICENA: Sobre ¢l alma, 1V, 4,

(255) Ed. Migne, P. L., vol. XCIV, col. 524.

(256) TomAs DE AqQuiNO: Op. cit.,, I, q. 127, a. 3, r. 2.
(257) Idem: Op. cit., loc. cit.

(258) Idem: Op. cit., Adiciones, q. 94, a. 1, r. 4.

138



conoce mas, puesto que las cosas contrarias enfrentadas se iluminan
reciprocamente” (259). El punto metafisicamente mds problemdtico
de la argumentacién tomista estd en el del modo de conocer de los
beatos: ;es por contraste dialéctico o por intuicidn directa? Y en el
primer caso, ¢(la fruicién de Dios exigirfa una contemplacién para-
lela del édngel caido?

37. Raimundo Lulio (1232-1316), inmenso y enciclopédico, lo
mismo cuando poetiza que cuando filosofa, estd movido por una in-
tencion apologética y edificante. La envidia es un concepto que apa-
rece, una y otra vez, en su vasta obra; pero con una ambigua signi-
ficacién que oscila entre el deseo de lo ajeno y la tristeza del bien
de otro: “es querer bienes del préjimo sin merecer la posesién de
los mismos™ (260); “‘es deseo contra caridad, sin razén" (261).

Seguin Lulio, “el hombre es naturalmente envidioso por razén de
la potencia sensitiva” (262), y por eso tal pasion “se ha multiplicado
tanto en el mundo” (263). La envidia es “la gran tentacién” (264).
Es, pues, un hecho psicolégico y moral de extraordinario volumen.

(Qué es lo que se envidia? Principalmente, *“los bienes y el honor
del hombre” (265). Por eso aconseja que “a los envidiosos no les ha-
bles de las riquezas” (266). Y Lulio se hace eco de la tesis clasica
de que se envidia y se desea “las cosas semejantes en naturaleza y
parentesco” (267), texto que reproduce del aristotélico.

As{ como ‘el amor es un bien, la envidia es un mal” (268), “con-
trario a la justicia, a la gracia y a la caridad” (269). La envidia lleva
consigo “el engafnio y la falsia” (270). Y “los vicios se multiplican
en el hombre por la envidia™ (271). Lulio no ignora el caracter auto-

(259) Idem: Op. cit., loc. cit.

(260) Lurio: Horas de Nuestra Seriora, XXXIV, en Obras, 1948, pdgi-
na 1056.

(261) Idem: Doctrina pueril, LXV, 1.

(262) Idem: Libro de la contemplacion, CXLII, 2.

(263) Idem: Libro de las maravillas, LXXIV,

(264) Idem: Op. cit., loc. cit.

(265) Idem: Libro del gentil y de los tres sabios, 111, 4.

(266) ldem: Libro de los proverbios, XLVI, 9.

(267) ldem: Contemplacion, CXLVI, 8.

(268) Idem: Gentil, I, 3, 4.

(269) Idem: Proverbios, XLVI, 3.

(270) Idem: Contemplacion, CXLII, 4.

(271) Idem: Maravillas, LXXIV.



punitivo de la envidia, y su descripcién es detallada: ‘“ansias, tris-
tezas, angustias y suspiros” (272) son habituales compaiieros del
envidioso, “que no conoce reposo” (273). En suma, el envidioso es
“un desventurado” (274).

Los efectos sociales de la envidia son negativos porque a causa
de ella “los hombres se enemistan y dicen mal los unos de los
otros” (275). Por eso concluye que “la codicia y la envidia han des-
truido y desordenado todo el mundo” (276).

(Por qué la envidia es natural y, a la vez, negativa y vitanda?
Lulio ni siquiera se plantea esa inquietante y vital cuestién, a pesar
de su incidencia teoldgica.

38. Dante Alighieri (1265-1321), el mayor de los poetas filéso-
fos, era un excelente escritor en culto latin que canonizé la lengua
popular, y un espiritu religioso que defendié el Imperio, paradojas
s6lo aparentes porque posefa una mente sistemdtica, formada en
Aristételes y en el tomismo. Para Dante, “la soberbia, la envidia y la
avaricia son las tres chispas que incendian los corazones” (277). Situd
a la envidia en el segundo circulo del purgatorio. Los muros del re-
cinto y los mantos de los envidiosos eran de “color livido” (278) y los
propios pecadores definen su vicio: “fui més feliz con el dafio de
otro que con mi ventura” (279); “mi sangre ardié tanto de envidia
que si hubiese contemplado a un hombre feliz se me habria visto
ponerme livido” (280). Compara a los envidiosos con “perros he-
chos lobos” (281). Un condenado dice de Florencia: “ciudad tan llena
de envidia que desborda” (282), acusacidon que Dante reitera contra
sus conciudadanos (283), quienes, pregonando la cabeza del poeta, le
obligaron a peregrinar exiliado. Dante califica a la envidia con tre-
menda acritud: “meretriz que de la casa del césar nunca aparta sus

(272) Idem: Contemplacion, CXLII, 15.
(273) Idem: Op. cit.,, CXLII, 22.

(274) Idem: Op. cit., CXLII, 24.

(275) Idem: Op. cit.,, CCLX1V, 17.

(276) Idem: Op. cit.,, CXLII, 4.

(277) DANTE ALIGHIERI: Divina Comedia, Inf. VI, 74-5.
(278) Idem: Op. cit., Purg. XIII, 9 y 48.
(279) Idem: Op. cit., Purg. XII, 110 y 111.
(280) Idem: Op. cit., Purg, XIV, 83-4.

(281) Idem: Op. cit., Purg. X1V, 50.

(282) Idem: Op. cit., Inf. VI, 49 y 50.
(283) Idem: Op. cit., Purg. XIV, 53.

140



ojos dvidos, muerte comtn, y vicio de toda corte” (284). Y pone
en boca del envidioso la sentencia que a si mismo se dio Cain: “Me
matard quien me encuentre” (285).

Dante hace suya la tesis aristotélica de que “la envidia existe
donde hay alguna igualdad” (286). Sefiala que surge de la *“compa-
racién” (287) y que da lugar a la obnubilacién del juicio (288) y a la
difamacion (289). Herido en su propia carne por los que le censura-
ban la adopcidén del romance toscano, escribe: “Entre los hombres
de una misma lengua existe la igualdad de la lengua vulgar; y como
el uno no sabe usarla como el otro, nace la envidia. El envidioso ar-
gumenta no censurando al que dice no sabe escribir, sino que vitupe-
ra aquello que es materia de su obra” (290). Dante no aprovecha esta
observacién anecdética porque, si la hubiera analizado, habria dedu-
cido la conclusién de que el envidioso llega a negar los valores que
no es capaz de cultivar. Es una refinada forma de autojustificacion
que subvierte el mundo de los valores objetivos. Por ejemplo, la
envidia al atleta se torna descalificacién de la fortaleza fisica; y asi
sucesivamente. Esta leccién tdcita y su dura experiencia personal de
egregio envidiado son las dos aportaciones mds significativas de
Dante al tema.

39. Juan Luis Vives (1492-1540), el maximo humanista espanol,
dedica a las pasiones el tercero y dltimo libro de su obra filoséfica
capital, De anima et vita (1538). Es el primer intento sistematico de
elaborar no una psicologia metafisica, sino empirica.

Vives se siente precursor y lamenta que el tema de las pasiones
“no lo trataran con bastante diligencia los antiguos estudiosos de la
sabiduria” (291). Su definicién es menos ontolégica que funcional:
“las pasiones son movimientos del alma ya en acto ya en poten-
cia” (292) que “nos inclinan hacia el bien o contra el mal” (293). Su

(284) Idem: Op. cit., Inf. XIII, 64-6.

(285) Idem: Gen. 1V, 14, y Op. cit., Purg. XIV, 133.

(286) Idem: Convivio, 1, 11, 16, y I, 4, 17.

(287) Idem: Op. cit., 1, 4, 6.

(288) Idem: Op. cit., loc. cit.

(289) Idem: Op. cit, 1, 4, 8.

(290) Idem: Op. cit., I, 11, 16-7.

(291) Vives, Juan Luis: De anmima et vita, 1538, IlI, en Opera omnia,
Valencia, 1782, vol. III, pdg. 421.

(292) Idem: Op. cit., ed. cit., pag. 426.

(293) Idem: Op. cit., ed. cit., pdg. 422.



origen estd en unos ‘‘impetus naturales” (294) que se desencadenan
ya inmediatamente por las sensaciones, ya mediatamente por ima-
genes o por juicios. “No siempre es necesario un juicio para excitar
una pasion (afflectum)” (295). En realidad, se da una interaccién re-
ciproca entre la facultad intelectual y la pasién: los juicios pueden
determinar los movimientos del alma, y éstos, a su vez, condicionan
a la razén llegando incluso a anularla. Vives, intelectualista al fin,
entiende que ‘“cuanto mas puro y elevado es el juicio, menos pasio-
nes admite y mas leves” (296).

Las pulsiones pasionales no son malas en si mismas, sino mds
bien buenas, puesto que son necesarias para el dinamismo humano:
“son estimulos para excitar el alma y para que no yazca inerte (peni-
tus)” (297), tesis con la que Vives se anticipa en mds de dos siglos
y con mucho mds rigor, a Helvetius y Holbach, entre otros. El dina-
mismo afectivo opera con “estimulos y frenos” (298), segin que se
trate de deseo o de aversion. Ademds, Vives observa el caracter fisico
de la vida emocional: ‘“las pasiones van unidas (adjuntus), en parte,
a la carne animal” (299) y “todas ellas adquieren su fuerza principal
de la constitucién del cuerpo” (300). Fiel a este realismo fisiolégico,
las descripciones de Vives proceden de la experiencia y sus conclu-
siones se obtienen por induccién.

Vives distingue la envidia, del deseo y de los celos, asi como de
la indignacién, y la define como “un encogimiento del dnimo por el
bien ajeno en lo cual hay cierta mordedura (inorsus) y dolor y, por
eso, tiene parte de tristeza” (301); ese “bien nos duele simplemente
y sin mira alguna de nuestras utilidades, sino sélo por considerar
malo que otros estén bien” (302). La envidia puede provocar altera-
ciones corporales: ‘“palidez, lividez, consuncidén, ojos hundidos, as-
pecto torvo” (303).

Siguiendo literalmente a Aristételes, incluso en la cita de un

(294) Idem: Op. cit., ed. cit., loc. cit.

(295) Idem: Op. cit., ed. cit., loc. cit.

(296) Idem: Op. cit., ed. cit,, pdg. 425.
(297) Idem: Op. cit., ed. cit.,, pag. 424.
(298) Idem: Op. cit., ed. cit., loc. cit.

(299) Idem: Op. cit., pag. 425.

(300) Idem: Op. cit., pag. 427.

(301) Idem: Op. cit., pag. 487.

(302) Idem: Op. cit., pag. 486.

(303) Idem: Op. cit., pag. 487.

142



verso de Hesiodo, Vives cree que ciertos tipos de envidia ‘‘existen
principalmente entre personas iguales o semejantes” (304) y, natu-
ralmente, no acerca de todo lo valioso, sino “ante la comparacién
de alguna clase de bien” (305). Por eso entiende Vives que cuando
las distancias entre el motivo y el sujeto son grandes, la pasién de-
cae. Pero, separandose del Estagirita, es el primero en sefalar que
hay una envidia radical que *“no entiende de diferencias: todo lo in-
vade y destruye” (306) aunque no haya relacién de semejanza entre
lo envidiado y el envidioso. Y precediendo en el anilisis psicolégico
a los empiritistas de la [lustracién, Vives denuncia los disfraces so-
ciales de la envidia: *tergiversan (deforquere) en el peor sentido lo
que es bueno...; hace pensar que son ingentes las minucias y re-
pugnante lo pulquérrimo...; ni se amansa ni admite escusas, y aidn
se irrita mas con los beneficios” (307). Cuatro centurias mas tarde,
Schopenhauer ofrecerfa como extraordinario hallazgo una descripcién
parcialmente coincidente.

La condena de la envidia propiamente dicha, no del deseo, la
indignacién o los celos, es absoluta: *“abyecta y servil..., torpe e ini-
cua” (308); “injustisima” (309).

La influencia de Vives en Bacon, en Descartes, en Hume y, a tra-
vés de éste, en toda la filosofia moderna, es una de las glorias del
fundador de la psicologia experimental, del primer gran tedrico post-
renacentista de las pasiones.

40. Melchor Cano (1509-1560), gran tedlogo de la Contrarre-
forma, inspirdndose, segin él, en un desconocido autor toscano, es-
cribié un bello libro, De la victoria de si mismo (1550), que es un
tratado sobre las pasiones. Arranca de una dualidad antropolégica
fundamental: “siendo el hombre compuesto de carne y espiritu,
como un medio entre las bestias y los dngeles, necesaria cosa es que
participe las propiedades de ambos a dos, conviene a saber, sensua-
lidad y razén’ (310). La sensualidad tiene dos potencias, la concu-

(304) Idem: Op. cit., pdg. 488.

(305) Idem: Op. cit., loc. cit.

(306) Idem: Op. cit., pag. 489.

(307) Idem: Op. cit., pag. 488.

(308) Idem: Op. cit., pdg. 487.

(309) Idem: Op. cit., pdg. 490.

(310) Cano, Melchor: De la victoria de si mismo, 1550, ed. Rivadenei-

ra, vol. LXV, pdg. 304, col. 1.

143



piscible y la irascible, a las que corresponden “la inclinacién al deseo
de lo sabroso y el desdén de lo desabrido” (311). Estas “naturales y
flacas inclinaciones” (312) son innatas y ‘“sus primeros movimientos
son sin culpa” (313) porque son involuntarias. Entre ellas figura la
envidia, que es “tristeza de la prosperidad del prdjimo” (314) y “gozo
en sus adversidades” (315). ;(Por qué se producen? Segin Cano,
“porque al envidioso la parece que los bienes ajenos menoscaban la
propia honra y excelencia” (316). La envidia consentida es vicio ‘‘pe-
noso y danoso para quien lo hace” (317), pues ‘‘cuanto se ve y oye
y siente de su prdjimo le es toxico” (318). La considera vicio ‘‘abo-
minable y miserabilisimo” (319) que ‘“estraga” todas las virtudes del
alma (320).

Cano, siguiendo a Tomds de Aquino, reconoce que “los movi-
mientos de la envidia subitos o casi subitos, que apenas estin en
nuestra mano, 0 no son culpas, o a lo menos no son mortales” (321).
Esta es la importante consecuencia ética de la existencia de un motus
invidiae espontineo y connatural, pero no invencible. En la filosofia
tradicional se produce, pues, un consentimiento generalizado sobre la
existencia de una inexplicada pulsién envidiosa en la especie hu-
mana.

4]. Miguel Sabuco (ca. 1535-ca. 1591) es un precursor de la
etologia comparada y el primer antecedente de la socio-biologia ac-
tual. Su libro Nueva filosofia del hombre (1587) es un paralelo entre
los afectos y pasiones de las distintas especies vivientes. Segin Sa-
buco, los animales comparten con los humanos el miedo, la tristeza,
el coraje, el deseo, el amor, el odio, la ira, la vergiienza, los celos, et-
cétera, paralelo que ilustra con ejemplos: alguno conmovedor como
el del delfin que se extinguié de congoja por haber ocasionado la
muerte al nifio con quien jugaba. Sabuco define la envidia como

(311) Idem: Op. cit.,, pag. 304, col.

2.
(312) Idem: Op. cit.,, pdg. 321, col, 2.
(313) Idem: Op. cit., pag. 304, col. 2.
(314) Idem: Op. cit., pag. 320, col. 1.
(315) ldem: Op. cit., pdg. 320, col. 2.
(316) Idem: Op. cit., pag. 320, col. 1.
{317) Idem: Op. cit., pag. 320, col. 2.
(318) Idem: Op. cit., loc. cit.
(319) Idem: Op. cit., loc. cit.
(320) Idem: Op. cit., pag. 321, col. 1.
(321) Idem: Op. cit., pag. 320, col. 2

144



‘“pesar del bien ajeno” (322) y se plantea la importante cuestidon de
si esa pasién se da en otras especies, y resuelve que “la envidia sélo
el hombre la tiene” (323). La identifica como un sentimiento exclu-
sivamente humano y, por tanto, como un distintivo bioldgico del
homo sapiens.

42. Francisco Bacon (1561-1626), politico de agitada existencia,
fue, sobre todo, el primer gran tedrico del moderno empirismo. Su
moral, mas practica que especulativa, se contiene en los Ensayos
(1597), un libro que reelabor6 tenazmente a lo largo de treinta afios.
El capitulo noveno estd consagrado a la envidia. Segin Bacon, *“de
todas las pasiones, la envidia es la mas obstinada y constante” (324),
“nace de la comparacién de uno mismo con otro, y donde no hay
comparacién no hay envidia” (325). Bajo el influjo de la antigua
creencia en la fascinacién, Bacon admite que “en la actitud envidiosa
hay una especie de eyaculacién o irradiacion del ojo” (326) y que es
posible “transferir a otro el hechizo” (327).

(Quiénes tienen especial tendencia a envidiar? Los *“curiosos (in-
quisitives)” (328), “los deformes, eunucos, ancianos, bastardos” (329)
y los “deseosos de gloria’” (330). ;Quiénes son envidiados? Especial-
mente los originariamente ‘“iguales que sobresalen” (331), si bien
“aquellos cuyos honores estin unidos a grandes viajes, cuidados y
peligros son menos envidiados” (332). De ahi que los triunfadores se
quejen de lo mucho que sufren “no porque lo sientan asi, sino para
abatir el filo (edge) de la envidia” (333).

La envidia ‘“no conoce dias de descanso” (334), “actia sutilmente
en la oscuridad” (335) y “ataca a las cosas mejores” (336). La privada

(322) Sasuco, Miguel: Nueva filosofia del hombre, 1587, ed. BAE, Riva-
deneyra, vol. LXV (1922), pdg. 341.

(323) Idem: Op. cit., loc. cit.

(324) Bacon, Francis: Essays, 1597, 1X, ed. Barne, pdg. 17.

(325) Idem: Op. cit., pag. 15.

(326) Idem: Op. cit., pdg. 14.

(327) Idem: Op. cit., pag. 16.

(328) Idem: Op. cit., pag. 14.

(329) Idem: Op. cit., loc. cit.

(330) Idem: Op. cit., pdg. 15.

(331) Idem: Op. cit., loc. cit.

(332) Idem: Op. cit., loc. cit.

(333) Idem: Op. cit., pag. 16.

(334) Idem: Op. cit., pag. 17.

(335) Idem: Op. cit., loc. cit.

(336) Idem: Op. cit., loc. cit.

145



es la que se dirige a personas particulares, y la “publica” es la que
recae sobre “los altos empleados y los ministros™” (337), y cuando
provoca descontento popular, es una “enfermedad del Estado como
la infeccién” (338) que ““hace parecer malolientes incluso las mejores
acciones” (339). Sin embargo, hay una forma de envidia publica en
la que Bacon, clasicista y pragmatico, ve *“algo de bueno”: el ostra-
cismo porque “eclipsa a los hombres que se hacen demasiado gran-
des” (340).

Hay que interpretar como una pesimista y valiosa confesion del
perseguido Bacon su alusién a los trucos de los felices para inspirar
compasién en vez de envidia, lo que equivale a reemplazar en el
préjimo un sentimiento de inferioridad por otro de superioridad aun-
que sea ficticio. Pero la aportacién mds interesante de Bacon es su
caracterizacién de la envidia publica o politica y su predominante
preocupacion por esa manifestacidén social patolégica. Pero todavia
no denuncia el igualitarismo como una consecuencia directa de la
envidia, y se limita a sefalar la malevolencia contra el gobernante
y una via de catarsis colectiva, el destierro o muerte civil del gran
hombre. Esta defensa tardia del ostracismo ¢era una conviccién, una
concesién, o la inercia mental de un espiritu muy culto, y nostalgico,
como buen renacentista, de todo lo griego? Mads bien esto ultimo.

43. Francisco de Quevedo (1580-1645) es, entre los grandes lite-
ratos espaiioles del Siglo de Oro, el de mayor densidad conceptual.
Entre sus prosas diddcticas sobresale un tratado que, en parte, es
filos6fico y, en parte, ascético, Virtud militante contra las cuatro
pestes del mundo: envidia, ingratitud, soberbia, avaricia, escrito en-
tre 1634 y 1636, y publicado, como obra pdstuma, en 1651. Sus fuen-
tes expresas son Pablo de Tarso, Séneca, Plutarco, Pedro Crisdlogo,
Agustin de Hipona, Juan Criséstomo y San Buenaventura; pero Que-
vedo asegura en el prélogo que la fuente principal es la propia “ex-
periencia” de quien “como enfermo ha padecido” (341) las pasiones
que analiza.

(337) Idem: Op. cit., pag. 16.

(338) Idem: Op. cit., loc. cit.

(339) Idem: Op. cit., loc. cit.

(340) Idem: Op. cit., loc. cit.

(341) Quevepo, Francisco de: Virtud militante, 1651, en Obras, ed. As-
trana Marin, Madrid, 1945, pdg. 1094, col. 2.

146



La intencién primordial de Quevedo es poner de manifiesto el
cardcter universal de la envidia: “es el mas antiguo de todos los vi-
cios..., atosiga todas las edades” (342). Es un cardcter especifico:
“el hombre, o ha de ser envidioso o envidiado, y los mds son envidia-
dos y envidiosos...; quien no quiere ser envidiado no quiere ser
hombre” (343). Quevedo, tras una descripcién demasiado sutil de
las tensiones internas del dnimo o conflictos entre facultades, afirma
que “todo el hombre estd compuesto de envidia” (344), “ti eres una
poblacién de envidias” (345). En suma, ‘“‘que no sélo eres envidiado
y envidioso, sino reptiblica de envidias, que no sélo estdn cerca de
ti y arrimadas a tu persona, sino en tu persona y dentro de ti mis-
mo” (346). Y Quevedo, en la linea iniciada por Sabuco, se plantea el
problema de si otros vivientes comparten las pasiones humanas;
y afirma que el perro es el Gnico animal que padece envidia por
“contagio” del hombre (347).

Repite Quevedo la clasica observacion de que la envidia “ator-
menta al que la tiene” (348), y aduce los consabidos argumentos de
autoridad. Es, en cambio, innovador, cuando destaca el hecho de
que se envidia “al virtuoso, no a la virtud” (349), o sea, no a los
bienes, sino al que los disfruta. Y aduce el ejemplo de que nadie
envidia los tesoros que anega el mar, y si un “4tomo de oro”, aunque
sea de un mendigo. ;Cudl es la razén? Enumera dos. La primera es
que las realidades inertes “no pueden afligirse de que las envi-
dien” (350), con lo cual sugiere que en el envidioso hay un propdsito
mortificante. La segunda es que lo que se envidia no son las cosas,
sino la felicidad —*paz..., alabanza..., crédito..., respeto” (351)— del
envidiado. Con esta penetrante observacidén, Quevedo apunta hacia
algo muy importante, a saber, que la envidia no surge de la compa-
racién de patrimonios objetivos, sino de la comparacién de situa-
ciones subjetivas, o sea, del bienestar propio y del supuesto bienes-
tar ajeno.

(342) Idem: Op. cit., pag. 1097, col.
(343) Idem: Op. cit., pag. 1097, col.
(344) ldem: Op. cit., pdg. 1098, col.
(345) 1dem: Op. cit., pag. 1099, col.
(346) 1dem: Op. cit., pag. 1100, col.
(347) Idem: Op. cit., pag. 1102, col.
(348) Idem: Op. cit.,, pag. 1097, col.
(349) Idem: Op. cit., loc. cit.

(350) Idem: Op. cit., loc. cit.

(351) Idem: Op. cit., loc. cit.

NN =N -

147



También es minucioso Quevedo en la descripcién de las manio-
bras disimuladoras del que envidia. “No hay envidioso que confiese
lo que es” (352); su “mal es hipdcrita” (353) y se disfraza de “ala-
banza..., interpretacidn..., celo..., gobierno” (354). Va quizd dema-
siado lejos cuando afirma que “no sélo se envidian los bienes, sino
los males; no sdlo los honores, sino las afrentas; no sélo la pros-
peridad, sino la miseria” (356), porque eso sélo podria ser cierto en
el caso de que el envidioso creyera que tales males objetivos produ-
cen un cierto bienestar al envidiado.

Como remedio, Quevedo se anticipa a Nieremberg proponiendo,
con menos rotundidad, la simpatia moral: ‘“ten tanto contentamien-
to de los bienes ajenos como de los propios, tanta misericordia de
las calamidades de los otros como de las tuyas” (356), y aduce el
argumento de que con lo primero se duplica el placer; pero en el
caso de la comiseracién ¢no se duplica la propia pena? Otro remedio
es el estoico: “la envidia de cortes se ha de vencer huyendo” (357);
“no tratar con el envidioso” (358). Pero, ;cémo no tratar con envi-
diosos si, segiin Quevedo, todos los son? La dnica huida plena seria
hacia la soledad.

La aproximacidon quevedesca al tema de la envidia responde ba-
sicamente al esquema tradicional, aunque enriquecido con observa-
ciones, alguna tan luminosa como la de que el objeto formal de la
envidia es la imaginada subjetividad ajena.

44. Juan Eusebio Nieremberg (1595-1658), fecundo escritor en
latin y en castellano, humanista de vasto saber, es uno de los mora-
listas mds eminentes del Siglo de Oro espaiiol. Nieremberg define la
envidia de modo aparentemente reiterativo: ‘“es una tristeza del bien
ajeno y pesar de la felicidad de los otros” (359). Pero, en realidad,
es una doble caracterizacidén desde el punto de vista objetivo (el bien)
y desde el subjetivo (la felicidad). En términos menos abstractos que

(352) Idem: Op. cit., loc. cit.

(353) Idem: Op. cit.,, pag. 1100, col. 1.

(354) Idem: Op. cit., pag. 1097, col. 2.

(355) Idem: Op. cit., loc. cit.

(356) Idem: Op. cit., pag. 1103, col. 1.

(357) Idem: Sentencias, num. 882, en Obras, pdg. 961.

(358) Idem: La virtud, pdg. 1102, col. 1.

(359) NIEREMBERG, Juan Eusebio: Prdctica del catecismo romano, en
Obras, Madrid, 1651, vol. I, fol. 355 r., col. 1.

148



los tradicionales subraya el caracter autopunitivo de la pasién: “la
envidia abrasa el corazdn, seca las carnes, cansa el entendimiento, no
permitiendo que el hombre viva bien ni alegremente, porque como
la carcoma naciendo en el madero lo primero que come es el ma-
dero donde nace, asi la envidia naciendo en el corazén lo primero
que atormenta es el mismo corazén donde se cria” (360).

(Hay alguna razonable justificacién de la envidia? En rigor, no,
puesto que “los envidiosos, a manera de demonios, suelen tener en-
vidia no pretendiendo alcanzar a la prosperidad de los otros, sino
deseando que todos fueran miserables como ellos” (361). Desde este
punto de vista, la envidia no es una secuela del egoismo; es malig-
nidad. Sin embargo, Nieremberg admite una envidia concupiscente
o ambicién envidiosa para la cual si hay un pretexto relativamente
explicativo. Esta es la argumentacién: “Los bienes temporales tanto
mds se disminuyen cuanto entre mas poseedores se dividen, atormen-
tando por esto la envidia al alma de quien los desea porque recibien-
do otro lo que ella codicia, o del todo se lo quita o a lo menos dis-
minuye, y asi con dificultad puede ésta dejar de tener pena, tenien-
do otro lo que desea” (362). Este planteamiento restringe el problema
al dmbito econdmico, o sea al de cuanto es necesariamente limitado.
No obstante, unido este raciocinio al supuesto implicito de una jus-
ticia distributiva aritmética, la conclusién seria una consigna iguali-
taria. En el fondo, Nieremberg no estd totalmente alejado de ella
porque postula una comunicacién de bienes espirituales que va mu-
cho més lejos de lo que dos siglos después irfa Adam Smith con su
principio de la simpatia como fundamento de la ética. Este es el
remedio absoluto contra la envidia: “las cosas prdésperas o adversas
que a tus préximos acontecen, siéntelas como si a ti mismo aconte-
ciesen, alegrdndote en las unas y entristeciéndote en las otras, llo-
rando con el que llora considerando que otro tanto te puede a ti
acontecer: que pues somos todos miembros de un cuerpo, animados
con un mismo espiritu, debemos alegrarnos o entristecernos como
si lo que a uno aconteciere aconteciese a todos” (363). En Nierem-
berg hay un comunismo espiritual y un igualitarismo psicolégico,
que lleva hasta sus ultimas consecuencias la caridad paulina. El

(360) Idem: Op. cit., fol. 355 v., col. 2.
(361) Idem: Op. cit., fol. 355 v, col. 1 y 2.
(362) Idem: Op. cit., fol. 355 v., col. 2
(363) Idem: Op. cit., fol. 355 v., col. 1

149



tema de la envidia induce al pensador a remover las raices ultimas
de la moralidad.

45. Renato Descartes (1596-1650), fil6sofo en el que son frecuen-
tes una oscuridad e imprecisién poco ‘“cartesianas”, no llega a ela-
borar una ética, pero si un Tratado de las pasiones (1649), que, aun-
que se inserta entre la fisiologia y la psicologia, tiene implicaciones
morales. ;Qué son las pasiones? Son ‘“‘emociones del alma... causa-
das, mantenidas y reforzadas por algin movimiento de los humo-
res” (364). Esos esprits animaux o humores (365) son, como los ner-
vios y la sangre, entidades corporales. Esta es la descripcidén anat6-
mica: “la causa préxima de las pasiones no es otra que la agitacién
con que los humores mueven la gldndula [pineal] situada en el cen-
tro del cerebro” (366). Hay reacciones, como la huida producida por
la pasién del miedo, en las que no interviene el alma (367). Las pa-
siones tienen, pues, su origen y su sede en el cuerpo y, bidsicamente,
son realidades fisiol6gicas. Su principal efecto es que “incitan y pre-
disponen el alma a querer aquellas cosas para las que preparan el
cuerpo: el miedo mueve a escapar y la valentia a combatir” (368).

Hay seis pasiones simples o genéricas (admiracién, amor, odio,
deseo, alegria y tristeza) y un ndmero indefinido de pasiones com-
puestas 0 mds determinadas (369) entre las que figura una especie
de tristeza que es la envidia, “malestar por el bien que sucede a
otros” (370) y que da a la tez “un color livido” (371). Lo mads envi-
diado es la gloria (372). Hay un envidia no viciosa que, en realidad,
es la indignacién; pero la pasién propiamente dicha “es lo mis no-
civo para la felicidad de los hombres porque los que la padecen se
afligen ellos mismos y, ademds, turban cuanto pueden el placer de
los otros” (373).

(Cdémo se combate a las pasiones? Descartes, que en tantos otros

(364) DESCARTES, René: Traité des passions, 1649, en Qeuvres, ed. Si-
mon, art. 27, pag. 536.

(365) Idem: Op. cit., art. 34, pag. 539.

(366) Idem: Op. cit., art. 51, pdg. 548.

(367) Idem: Op. cit., art. 38, pdg. 541.

(368) Idem: Op. cit., art. 40, pdg. 541.

(369) Idem: Op. cit., art. 68, pdg. 553, y art. 149, pag. 590.
(370) Idem: Op. cit., art, 182, pag. 603.

(371) Idem: Op. cit.,, art. 184, pdg. 605.

(372) Idem: Op. cit., art. 183, pdg. 604.

(373) Idem: Op. cit., art. 184, pig. 604.

150



puntos acusa la influencia del Pértico, rechaza la doctrina estoica
de la hegemonia de la razén y de la voluntad: “las pasiones no pue-
den ser directamente excitadas ni eliminadas por la accién de nues-
tra voluntad; pero pueden serlo indirectamente por medio de la re-
presentacioén de cosas que habitualmente estdn asociadas a las pasio-
nes que queremos tener y que son contrarias a las que queremos re-
chazar” (374). El procedimiento se reduce, pues, a ‘“‘separar en uno
mismo los movimientos de la sangre y de los humores, y los pensa-
mientos a los cuales suelen ir asociados” (375); y, en ultimo térmi-
no, a distraerse ‘“con otros pensamientos hasta que el tiempo y el
reposo hayan amainado la emocién” (376). Estas operaciones las
realizan mejor las almas fuertes que las débiles (377), pero incluso
éstas “pueden adquirir un dominio absoluto sobre sus pasiones si
dedican el suficiente esfuerzo a domarlas y conducirlas” (378).

Descartes concluye su libro afirmando que las pasiones “son to-
das buenas en su naturaleza y que lo Unico que tenemos que evitar
en su mal uso y sus excesos” (379) y que “los hombres a quienes las
pasiones conmueven mds son capaces de gozar mds las dulzuras de
la vida” (380). Es, desde luego, muy dificil articular estas ideas con
el esquema anterior. ;Qué hay de naturalmente bueno en la envidia
y qué posibilidades de fruicién facilita? Descartes cae en la ambi-
giiedad y en la contradiccién. Por un lado, hace suyas las férmulas
estoicas contra los estados pasionales —‘el conocimiento de la ver-
dad” (381), ‘“‘seguir exactamente la virtud... y la tranquilidad del
alma” (382)—; pero, por otro lado, proclama la naturalidad de los
impulsos pasionales, su intrinseca neutralidad y su potencialidad po-
sitiva. En la teoria cartesiana de la envidia hay tres elementos de
ardua compatibilizacién: el clasico de la autodisciplina y la sereni-
dad, el renacentista del culto a la vitalidad y el moderno de la fisio-
logia pineal. En Descartes hay un inmenso desnivel entre la doctrina
de las pasiones y la epistemologia; la ética cartesiana apenas existe,

(374) 1dem: Op. cit., art. 45, pdg. 543.
(375) Idem: Op. cit., art. 211, pdg. 215.
(376) 1ldem: Op. cit., art. 211, pag. 216.
(377) Idem: Op. cit., art. 47, pdg. 546.
(378) Idem: Op. cit., art. 50, pag. 548.
(379) Idem: Op. cit., art. 211, pdg. 615.
(380) Idem: Op. cit., art. 212, pag. 616.
(381) Idem: Op. cit., art. 49, pig. 547.
(382) Idem: Op. cit., art. 148, pag. 581.

151



y la psicologia es mediocre. La grandeza cartesiana esti en otras
areas filosdéficas.

46. Benito Espinosa (1632-1677), judio holandés de origen espa-
fiol, intenté analizar la conducta humana con técnica matematica
y método experimental, y se interesd, mas que ningdn otro fildsofo
hasta entonces, por los sentimientos y, entre ellos, por la envidia,
“que no es otra cosa que el mismo odio en tanto que se le conside-
re como disponiendo al hombre a alegrarse del mal ajeno y, con-
trariamente, a entristecerse de su bien” (383). La causa de la envidia,
como la de cualquier forma de odio, es la idea de un hecho exterior
a la persona (384), y los mas proclives son “los orgullosos” (385)
y “los que parecen mads insignificantes y humildes” (386).

Pero la envidia ;es sélo una reaccién o hay también una predis-
posiciéon? Hay lo segundo. Y Espinosa lo afirma con pedagégica y
convencida reiteracién: “los hombres son por naturaleza envidio-
sos” (387), “los hombres estan inclinados por naturaleza a la envi-
dia” (388), “los hombres por naturaleza estidn dispuestos... a envi-
diar” (389); en suma, es “una propiedad de la naturaleza huma-
na” (390) lo que da lugar a la envidia. Espinosa es mds radical que
Tomds de Aquino al considerar el motus o dinamismo envidioso
como connatural a la especie humana. La educacién lo agudiza, pues-
to que “los padres incitan generalmente a sus hijos apelando al tnico
aguijén del honor y de la envidia” (391). Pero si apelan a él es, sin
duda, porque hay una predisposicict innata cierta que garantiza la
eficacia del estimulo.

Esta connaturalidad explica que “la mayoria de los hombres sean
envidiosos” (392), es decir, “la mayoria se envidian y son insoporta-
bles los unos para los otros” (393). Este hecho es peligrosamente

(383) Srinoza, Baruch: Ethique, 1677, en QOeuvres, ed. Pléiade, Paris,
1954, III, 24, esc.,pdg. 490; idem, pag. 532.

(384) Idem: Op. cit., 111, 13, esc., pdg. 482.

(385) Idem: Op. cit., 1V, 57, esc., pdg. 593.

(386) Idem: Op. cit., 11, def., 29, pdg. 536.

(387) Idem: Op. cit., 111, 55, esc., pag. 517.

(388) Idem: Op. cit., loc. cit.

(389) Idem: Op. cit., 111, 32, esc., pdg. 498.

(390) Idem: Op. cit., loc. cit.

(391) Idem: Op. cit., 111, 55, esc., pdg. 518.

(392) Idem: Op. cit., 1V, ap. 13, pag. 612.

(393) Idem: Op. cit., IV, 35, cor., 2, pdg. 573.

152



antisocial: en la medida en que los hombres son arrastrados los
unos contra los otros por ki envidia o por algin sentimiento de
odio, se oponen unos a otros y son tanto mds temibles, puesto que
tienen mds poder que ningun otro individuo en la naturaleza” (394).
No es, pues, un sentimiento positivo: ‘“la envidia es mala” (395).

Lo que aconseja Espinosa es vivir “segln los preceptos de la
razén” (396) aunque esa sea una actitud “rara’” (397). Y ese ajuste
de la conducta a la racionalidad requiere “gobernarse, contener los
sentimientos” (398). Es una ética muy afin a la estoica, pero la dis-
ciplina moral que propugna Espinosa resulta dificil de compatibili-
zar con su determinismo metafisico. La caracterizacién de la envi-
dia como connatural es la categérica comprobacién empirica que
aporta el filésofo; pero ;hay alguna razén para que la especie hu-
mana sea envidiosa por naturaleza? La interrogacién queda sin res-
puesta.

47. Esprit Fléchier (1632-1710), ademds de historiador incisivo
y sentencioso, fue el moralista més escuchado de su tiempo. Entre
centenares, destaca por la sabia penetracién, su Sermdn sobre la en-
vidia, de prosa seductora y precisa.

Su definicién difiere de la tradicional y, aunque incompleta, es
mds profunda: “La envidia no es otra cosa que la inquietud y la im-
paciencia de un hombre que se ve y se reconoce inferior a otro” (399).
Adelantindose a Nietzsche, descubre en este sentimiento de infe-
rioridad una connotacién importante, “la afliccion de la impoten-
cia” (400). De ahi que el envidioso *“sea siempre un cobarde” (401).

El rasgo primario es la extensién. La envidia hace que “se con-
fundan la mayoria de las clases y de las condiciones de los hom-
bres” (402) porque es “universal” (403). Y no es de una época, es

(394) Idem: Op. cit., IV, ap. 10, pdgs. 611-12,

(395) Idem: Op. cit., IV, 45, cor. 1, pag. 584.

(396) Idem: Op. cit., 1V, ap. 13, pag. 612.

(397) Idem: Op. cit., 1V, 35, esc., pdg. 573.

(398) Idem: Op. cit., 1V, pref., pag. 543.

(399) FLECHIER, Esprit: Sermon sur I'envic, en Sermons de morale, Lyon,
1730, pédg. 8.

(400) Idem: Op. cit., pag. 7.

(401) Idem: Op. cit., pig. 8.

(402) Idem: Op. cit., pdg. 20.

(403) Idem: Op. cit., pag. 21.

et
w
W



“tan antigua como el mundo” (404), “fue el primer pecado sobre la
tierra” (405). Inclinacién de todos y de siempre. Esta generalidad
obliga a reconocerla como una flaqueza ‘“casi incorregible” (406).

Fléchier, concorde con sus predecesores, subraya el cardcter auto-
punitivo de esta pasién: el que la sufre “tiene en su corazén la pena
de su envidia” (407). Y lo reitera con una férmula simétrica y apa-
rentemente contradictoria: “es el tdnico vicio que puede llamarse
justo... porque él mismo castiga con su propio suplicio a aquel a
quien afecta” (408). Y se adhiere a la discutible opinidén aristotélica
de que “la envidia no es nunca mds cruel que entre los que tienen la
misma profesién” (409), o sea, que se manifiesta con mayor frecuen-
cia y acritud entre los prdximos.

Para el arzobispo de Nimes “no hay pecado que participe mas de
la malignidad que la envidia’ (410). ;Por qué esa condena tan extre-
mosa? Porque es lo contrario a la virtud radical y suprema, la ca-
ridad o amor en Cristo. La envidia es antisocial e insolidaria, “rom-
pe la unidn, se separa de aquellos que son mds felices” (411). Lo cual
no es obstdculo para que los envidiosos constituyan “ligas de iniqui-
dad donde, por divididos que estén en todo lo demds, algunos se
unen contra un hombre del que sélo temen su mérito” (417). Y esto
se realiza con la suprema hipocresia, es decir, simulando moralidad,
concretamente, “bajo pretexto de igualdad y de decencia (biensean-
ce)” (413). En este andlisis, de tan fecunda incidencia socioldgica y
anterior en un siglo a la Revolucién, es donde Fléchier alcanza una
mas alta cota de anticipacién, de originalidad y de agudeza. Y, en
esta linea, reviste una extraordinaria modernidad su corolario: “la
cortesia mundana parece haber sido inventada tnicamente para ser-
vir de velo a la envidia” (414). Es una tesis que ha sido desarrollada
con dilatada apoyatura empirica por la antropologfa actual.

(404) Idem: Op. cit., pag. 3.
(405) Idem: Op. cit., loc. cit.
(406) Idem: Op. cit., pag. 13.
(407) Idem: Op. cit., pag. 7.
(408) Idem: Op. cit., pag. 31.
(409) Idem: Op. cit., pag. 20.
(410) Idem: Op. cit., pag. 6.
(411) Idem: Op. cit., loc. cit.
(412) Idem: Op. cit., pdg. 11.
(413) Idem: Op. cit., pag. 22.
(414) Idem: Op. cit., pag. 9.

154



A este elegante prelado, asiduo del refinado Hotel de Rambouillet,
se deben algunas de las observaciones sobre la envidia mds inespe-
radas y sagaces de la filosofia moral del gran siglo francés.

48. Benito Jerénimo Feijoo (1676-1764) y su extraordinario éxito
literario dieron lugar a una legidén de contradictores que él acusé de
envidiosos. Se consold pensando que esa “carcoma’” (415) produce
a los envidiosos “una continua tortura en el corazdn... y son acree-
dores a las compasiones” (416). Pero el sujeto pasivo también sufre
al verse “inicuamente mordido de la envidia” sin bastarle saber que
“expira al expirar el envidiado” (417). Segin Feijoo, lo inquietante
no es que existan libelistas en los que “arde la envidia como pasidn
furiosa” (418); lo socialmente grave ‘“‘son los que compran los libe-
los, los que aplauden” (419), que constituyen un gran ndmero, lo cual
demuestra la extensién del vicio, especialmente en el dmbito intelec-
tual. Esta experiencia la comparti6é Feijoo con otros muchos hombres
de letras (420).

49. David Hume (1711-1776), el primer gran debelador de la
metafisica racionalista y rafz de los empirismos modernos, dedica el
extenso libro segundo de su Tratado sobre la naturaleza humana a la
pormenorizada descripcién de las pasiones. Segun Hume, “cada parte
de extensién y cada unidad numérica tan pronto como son concebi-
dos por la mente despiertan una emocién” (421). La suma de esos
defectos constituyen un conjunto (compound) emocional que *“acom-
pana a cualquier sensacién y a cualquier imagen formada en la fan-
tasia” (422). Estas impresiones derivadas de la sensacién son las pa-
siones. La ética de Hume se funda en el principio de que los esti-
mulos de toda accién humana no son racionales, sin sentimentales;
se obra en busca del placer y en evitacion del dolor. De ahi la tesis
que él mismo califica de “extraordinaria” y que figura entre las mds

(415) FEnjoo, Benito Jerénimo: Cartas eruditas, 1742, cito por la 5.2 edi-
cién, 1770, II, 5, pdg. 38.

(416) Idem: Op. cit., pag. 36.

(417) Idem: Op. cit., pag. 35.

(418) Idem: Op. cit., pag. 37.

(419) Idem: Op. cit., loc. cit.

(420) ABeNHAZAM DE CORDOBA: Los caracteres y la conducta, trad. es-
pafiola Asin, Madrid, 1916, 280, pdgs. 135-6.

(421) Humeg, David: A treatise of human nature, 1738, ed. Lindsay,
Londres, 1968, 11, 2, 8, vol. II, pdg. 90.

(422) Idem: Op. cit., loc. cit.

155



polémicas de las suyas: ‘“la razén es y sélo debe ser la esclava de
las pasiones y nunca puede pretender otro oficio que el de servirlas
y obedecerles” (423). Y su escolio: “hablando con propiedad, una pa-
sién nunca es irracional” (424). Lo que ocurre es que hay dos clases
de pasiones, las violentas y las serenas, y a estas ultimas se las toma
erréneamente por la razén: “la llamada fortaleza de dnimo es el
predominio de las pasiones serenas sobre las violentas” (425). Es la
mas radical exaltacién de lo patético que registra la filosofia.

Las pasiones son ‘“directas” cuando nacen inmediatamente del
dolor o del gozo; asi, el deseo o el miedo. Y son “indirectas” cuando,
ademds, intervienen otras reflexiones; asi, el amor y el odio. A la
alegria del mal ajeno (malice) y a la envidia (envy), que son de esta
ultima especie, consagré Hume toda una seccién que contiene una
de las mds extremosas y originales interpretaciones existentes sobre
el tema.

La envidia es la tristeza del bien del prdjimo, y la alegria del
mal ajeno es “el gozo de los sufrimientos y miserias de otros, sin
que por su parte se nos produzca ofensa o dafio” (426). ;Cémo se
generan estas pasiones? ‘“Los hombres siempre juzgan los objetos no
por su intrinseco mérito y valor, sino por comparacién” (427). Y esto
vale lo mismo para las operaciones intelectuales que para las senti-
mentales. “Todo objeto se manifiesta mayor o menor por contraste
con otros..., y de ahi se derivan las pasiones de la envidia y la ale-
gria del mal ajeno” (428). Asf resulta que “la miseria de otro nos dé
una mas viva idea de nuestra felicidad, y que la felicidad ajena nos
la dé nuestra miseria; la primera produce dicha, y la segunda, mal-
estar” (429). Esta es la nocidn capital.

Hume sostiene que estas ldgicas reacciones no estidn especifica-
mente dirigidas contra el prdjimo, puesto que no se producen sélo
frente a los demads, sino también frente a uno mismo. Hay una ale-
gria de nuestro propio mal cuando comparamos una tristeza pasada
con una alegria actual, y hay envidia en el caso contrario. Pero esta

(423) Idem: Op. cit., 11, 3, 3, vol. II, pag. 127.
(424) Idem: Op. cit., 11, 3, 3, vol. II, pdg. 128.
(425) Idem: Op. cit., 11, 3, 3, vol. II, pdg. 130.
(426) Idem: Op. cit., 11, 2, 8, vol. II, pag. 89.
(427) Idem: Op. cit., loc. cit.

(428) Idem: Op. cit., 11, 2, 8, vol. II, pdg. 91.
(429) Idem: Op. cit,, 11, 3, 3, vol. II, pag. 92.

156



opinién no es cierta: nunca nos alegramos de haber sido desgracia-
dos, y el gozo de la felicidad pasada no es envidia porque no desea-
mos anular dicha experiencia, es nostalgia.

El filésofo se suma a la tradicién cuando afirma que sélo la “pro-
ximidad” da lugar a esos sentimientos. Y lo justifica: “la gran des-
proporcidn interrumpe la comunicacién y o nos impide compararnos
con lo remoto o disminuye los efectos de la comparacién” (430). Tam-
bién se requiere que la comparacién se establezca entre objetos de
“la misma especie”, puesto que “un poeta no es idéneo para envi-
diar a un filésofo” (431). Ambas observaciones son muy proble-
madticas.

Hume no condena sistemdticamente a las pasiones. Serdn buenas
en la medida en que produzcan placer; y las que ocasionen tristeza
deberdn ser contrarrestadas no por la razdn, sino por otros impulsos
pasionales de efectos felicitarios. Desde esta perspectiva, la envidia,
en la medida en que resulte penosa, no serd recomendable, pero no
parece que sea vitanda la alegria del mal ajeno. El utilitarismo sub-
jetivo lleva a Hume a una posicién antipoda de la que un siglo des-
pués adoptara Schopenhauer. Y el puro descripcionismo, en la me-
dida en que neutralmente explica las pasiones, las justifica.

El andlisis de Hume es introspectivo, y no tiene en cuenta ni los
efectos sobre el envidiado ni las consecuencias sociales. Es un psico-
logismo solipsista, egocéntrico y dudosamente moral. Por otro lado,
resulta dificil fundar una ética sobre el determinismo, que es un su-
puesto bdsico de Hume, y sobre el simple andlisis fenomenolégico,
que es su método universal. Se dird que Hume sélo pretende mostrar
cémo es la envidia, pero ;quedard descrita dicha pasidon haciendo
caso omiso de sus efectos en la convivencia humana? Evidentemente,
no, puesto que la dimensién moral de toda conducta individual es
su incidencia sobre los demds. E]l de Hume es un andlisis robinsénico
de la envidia, y no es realmente empirico porque estd condicionado
por los presupuestos, mas o menos dogmadticos, de su sistema filo-
sofico.

50. Adam Smith (1723-1790), catedritico de Etica en Glasgow
durante once afios, recoge la parte sustancial de su docencia univer-

(430) Idem: Op. cit., 1I, 3, 3, vol. Il, pag. 94.
(431) Idem: Op. cit., loc. cit.

157



sitaria en la obra Teoria de los sentimientos morales (1759), cuya
versién definitiva es la de la sexta edicidn, aparecida el afio de la
muerte del autor. En 1766 publica su lnvestigacion sobre la natura-
leza y las causas de las riquezas de las naciones, auténtico canon de
la economia cldsica.

La psicologia y la moral de Smith se fundan en la observacién
de que “‘sea cual fuere la pasién despertada por un objeto en deter-
minada persona, una emocién andloga brota en el pecho de cualquier
espectador atento cuando piensa en la situacién de aquél” (432). Este
“cosentimiento”, sentir paralelo o fellow-feeling, es la simpatia, que
forma parte de la naturaleza humana: *“men... naturally simpathe-
tic” (433). Comunicar nuestras pasiones produce placer, si bien ‘“se
deriva mds satisfaccién de la simpatia de nuestros amigos con nues-
tras pasiones desagradables que con las agradables” (434). Hay dos
relativas excepciones a esta ley general: el odio y el resentimiento
“son las Unicas pesiones cuyas manifestaciones no disponen ni pre-
paran para simpatizar con ellas mientras no nos informamos de las
causas que las provocan” (435); pero, una vez que se conocen, se

produce la simpatia.

Smith, poderosamente influido por los estoicos, considera que
“el autodominio (self-command) no sélo es una gran virtud, sino que
todas las virtudes parecen tomar de él su principal esplendor” (436),
puesto que sdlo él puede evitar que las pasiones “lleven e induzcan
a violar todas las reglas” (437).

Con esta teoria, Smith va explicando los diversos sentimientos,
el bien y el mal, las virtudes y, entre ellas, la de la justicia; también
la utilidad. Pero ;y la envidia? La define como “la pasién que con-
templa con maligno disgusto la superioridad de aquellos que real-
mente tienen titulos para la superioridad que poseen” (438). La cali-
fica de “odiosa y detestable pasién” (439) y la incluye entre las que
“separan a unos hombres de otros y tienden a romper los lazos de

(432) SwmitH, Adam: The theory of moral sentiments, 1759, 1, 1, 1, 4,
ed. Raphael y Macfie, Oxford, 1976, pag. 10.

(433) Idem: Op. cit., 11, 2, 3, 4, pidg. 87.

(434) Idem: Op. cit., I, 1, 2, 3, pdg. 15.

(435) Idem: Op. cit., I, 2, 3, 5, pag. 36.

(436) Idem: Op. cit., VI, 3, 11, pag. 241.

(437) Idem: Op. cit., VI, 3, 2, pag. 237.

(438) Idem: Op. cit.,, VI, 3, 16, pag. 244.

(439) Idem: Op. cit., VI, 3, 16, pdg. 243.

158



la sociedad humana”. Aunque Smith, sorprendentemente, afirma que
“la plebe nunca tiene envidia hacia sus superiores” (440), la considera
como un sentimiento muy comun, ya que usa el epiteto “envidiado
(envied)” (441) para calificar situaciones personales afortunadas. Con
reiteracién reconoce que la simpatia con la alegria y el dolor ajenos
se produce “cuando no hay envidia” (442). Y llega a sostener que es
la envidia de los pobres hacia los ricos la que exige el establecimien-
to del gobierno civil como garantia de la propiedad (443). Por otro
lado, Smith comparte la preocupacién y el criterio de los estoicos,
y advierte que “la prudencia con frecuencia nos aconsejara llevar
nuestra prosperidad con moderacién, y nos ensefiard a evitar la en-
vidia que, mds que por ninguna otra cosa, es excitada por el éxi-
to” (444). Smith no niega, pues, sino que admite, la potente y uni-
versal presencia del fenémeno envidioso.

Pero si el hombre naturalmente simpatiza con la alegria y el dolor
ajenos, ;cémo puede envidiar? Y si simpatiza con todo sentimiento
cuando conoce sus motivos, ;por qué no simpatiza con quien le en-
vidia? La teoria general no s6lo no explica este sentimiento tan uni-
versal, sino que encuentra en él una objecién de extraordinario peso,
pues si la simpatia es una sintonia moral, la envidia es exactamente
lo contrario, es una distonfa. No cabe, pues, fundar la vida emotiva
y la moral en algo que no tiene un cardcter universal.

La simpatia es a la moral de Smith algo asi como la solidaridad
espontdnea y la armonia preestablecida a su ciencia econémica. Es-
tas nociones implican una concepcidén optimista del mundo y, preci-
samente, lo que mas induce al pesimismo sobre la psicologia huma-
na es la extensién y la profundidad de la envidia. Smith la reconoce
y no puede explicarla. A pesar de ciertas descripciones concretas muy
penetrantes, su teorfa de los sentimientos morales adolece de angelis-
mo e ingenuidad.

El silencio que los pensadores de inspiracién liberal imponen al-
rededor de la envidia se inicia en Smith y viene exigido por la hip6-
tesis moral de la bondad intrinseca del hombre, la hipétesis politica

(440) Idem: Op. cit., I, 3, 1, 11, pag. 47.

(441) Ildem: Op. cit., 1, 3, 3, 8, pag. 65.

(442) Idem: Op. cit., 1, 3, 1, 5, pag. 45.

(443) Idem: An inquiry into the nature and causes of the wealth of na-
tions, 1776, ed. Roatledge, Londres, 1893, V, 2, 1, pag. 554.

(444) Idem: The heory, 1, 3, 1, 10, pdg. 47.

159



del estado de naturaleza y por la hipétesis econdmica de la armonia
preestablecida.

51. Manuel Kant (1724-1804), padre de la filosofia moderna, dis-
tingue entre “las nobles emociones” que son obstdculos pasajeros a
la reflexidén, y “las pasiones solapadas” (445), que “son cénceres de
la razén pura préactica” (446), “dificilmente vencibles por la ra-
z6n"” (447). Hay pasiones innatas y ardientes como la sexual, y otras
adquiridas y frias, como la avaricia (448). La envidia es “la inclina-
cién a contemplar con dolor el bien de otro a pesar de que no perju-
dica al bien propio” (449). Es una “pasién” (450) cuyo impulso (Reg-
ung) estd en la naturaleza humana” (451), lo que equivale a incluirla
entre las innatas. Y la envidia se diferencia de la simple ojeriza (Mis-
sgunst) en que “cuando se hace efectiva trata de disminuir el bien
del otro” (452).

Siguiendo el camino abierto por el empirismo inglés, Kant sefiala
que la envidia nace del cardcter comparativo de ciertos juicios valo-
rativos: el envidioso cree que ‘“el bien ajeno ensombrece el suyo
propio que no mide por su intrinseco valor, sino sélo por compara-
cién con el de otros” (453). Y prueba de ello es que se llama “envi-
diables (beneidigungswiirdig)” (454) a situaciones superiores y ven-
tajosas. Para Kant, la envidia es “atroz” (555) porque “atormenta al
que la padece y se dirige a la destruccién de la felicidad ajena, al me-
nos en el deseo, lo cual es contrario al deber del hombre consigo mis-
mo y con los demds” (456).

“La horrible familia de la envidia estd integrada por la ingratitud
(Undankbarkeit) y por la alegria del mal ajeno (Schadenfreude)” (457)

(445) KaNT, Immanuel: Antropologie in pragmatischer Hinsicht, 1798,
ed. Cassirer, vol. VIII, 74, pdg. 149.

(446) Idem: Op. cit., 81, pdg. 163.

(447) Idem: Op. cit., 73, pag. 143.

(448) Idem: Op. cit., 81, pag. 164.

(449) Idem: Die Metaphysik der Sitten, 1797, II, 36, ed. Cassirer, vo-
lumen VII, pdg. 272.

(450) Idem: Op. cit., 11, 36, pag. 273.

(451) Idem: Op. cit., 11, 36, pdg. 272.

(452) Idem: Op. cit., loc. cit,

(453) Idem: Op. cit., loc. cit.

(454) Idem: Op. cit., loc. cit.

(455) Idem: Op. cit., loc. cit.

(456) Idem: Op. cit., 11, 36, pags. 272-3.

(457) Idem: Op. cit., II, 36, pag. 272.

160



que también denomina “alegria hostil o maligna (feindselige Freu-
de)’ (458). La fltima es calificada de “espantosa’” (459). Es un hecho
general que “en la desgracia de nuestros mejores amigos hay algo
que no nos desagrada completamente” (460). De la misma manera
que la envidia, esta pasién “estd fundada en la naturaleza segin las
leyes de la imaginacién y del contraste” (461). La maldad de tal
conducta es evidente: “alegrarse y aun desear el mal ajeno es un
odio secreto y exactamente lo contrario del amor al préjimo, que es
en lo que consiste el deber”; es, ademds, un sentimiento opuesto al
principio de solidaridad o simpatia (Teilnehmung) (462).

En un escolio, que requiere especial exégesis, Kant vuelve sobre
el problema esencial de si la envidia es una nota especifica del hom-
bre. Y contesta: ‘“‘esos vicios son inhumanos desde el punto de vista
objetivo; pero son humanos desde el punto de vista subjetivo, es
decir, como experiencias que nos ofrece nuestra especie” (463). Este
texto no es contradictorio con los anteriores si se interpreta lo obje-
tivo como el deber moral, y lo subjetivo como el dato antropolégico.
Pero la cuestién se complica porque Kant, a modo de conclusién,
afirma que “aunque los hombres caen en estos vicios bestiales, no
estamos autorizados a atribuirselos como disposiciones (Anlage) pro-
pias de la especie humana” (464).

(. Cbémo se definen tales disposiciones o capacidades? Segiin Kant,
“las disposiciones de un ser consisten en las partes esenciales que
deben configurarlo y también en las formas seglin las cuales se unen
dichas partes. Las disposiciones seran originarias (urspriinglich) si son
necesarias para que dicho ser exista o accidentales (zufdllig) si el ser
es posible sin ellas (465). Las originarias, que distinguen al hombre
de cualquier otro animal, son “la disposicién técnica para manejar
las cosas, la pragmaética para servirse de los hombres y la moral para
obrar con libertad” (466).

(458) Idem: Op. cit., 11, 36, pag. 274.

(459) Idem: Op. cit., 11, 36, pag. 273.

(460) Idem:Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft,
I, 3, ed. Cassirer, vol. VI, pag. 172.

(461) Idem: Metaphysik, loc. cit.

(462) Idem: Op. cit., loc. cit.

(463) Idem: Op. cit., II, 36, pag. 275.

(464) Idem: Op. cit., loc. cit.

(465) Idem: Die Religion, 1, 1, pdg. 167.

(466) Idem: Anthropologie, 11, 106, pdg. 216.

161



Para Kant, la envidia no es, pues, una propiedad intrinseca de la
especie humana que, como ya sefial6 Tomds de Aquino, se funda en
un movimiento o impulso (motus o Regung) de la naturaleza huma-
na. El problema ético surge cuando se desencadena (Ausbruch) esa
pulsién natural (467).

La doctrina kantiana de la envidia es bdasicamente moral, y el
método utilizado con preferencia es el deductivo. Todo el andlisis
conduce a una sentencia condenatoria sin paliativos. En el punto
mas débil, el de la connaturalidad de la envidia, Kant adopta una
postura ecléctica, andloga a la escoldstica tradicional. Lo mis nove-
doso —el caricter necesariamente relativo de la envidia y la estruc-
tura comparativa del juicio en que se funda— no es original y esti
menos profunda y sistemdticamente formulado que en Hume.

52. Pablo Holbach (1725-1789), materialista radical para quien
carecen de sentido los clasicos dualismos cuerpo-alma y pasidén-razén,
(cémo aborda y resuelve el problema de la envidia? SeglGn Holbach,
“todas las pasiones se reducen a desear algiin bien real o imagina-
rio, y a temer y huir algiin mal sea verdadero o aparente” (468). Con-
secuentemente, “las pasiones y los deseos son esenciales al hom-
bre, inherentes a su naturaleza, inseparables de su existencia y nece-
sarios a su conservacién” (469). Y Holbach se enfrenta con la tradi-
cién estoica que tan hondamente habia influido en todos los moralis-
tas hasta entonces: ‘el hombre libre de pasiones y deseos, lejos de
ser un hombre perfecto, como algunos fildsofos han pretendido, seria
inttil para si mismo y para los otros, y contrario a la vida so-
cial” (470). Pero esas pasiones no deben desarrollarse libremente;
tienen dos limites que son no causar dafio ni al sujeto ni a los de-
mas. “El hombre de bien no es el que desconoce las pasiones, sino
el que tiene pasiones conforme a su bienestar permanente, insepara-
ble del bienestar de aquellos que han de concurrir con él al logro de
su propia felicidad” (471). Lo que cualifica moralmente a una accién
es su incidencia sobre la felicidad humana: ‘“virtud es el hdbito de

(467) Idem: Metaphysik der Sitten, 11, 36, pdg. 272.

(468) HoLsacH, Paul Heinrich: La morale universelle, 1776, 1, 1, 5, tra-
duccién esp., Moreno, Madrid, 1812, vol. I, pdg. 14.

(469) Idem: Op. cit., pag. 16.

(470) Idem: Op. cit.,, pdg. 28.

(471) Idem: Op. cit., pag. 31.

162



contribuir al bienestar de la vida social, y vicio es el hdbito de
dafiar y destruir el bien de la sociedad” (472).

El movimiento natural es negativo cuando da lugar a la viciosa
envidia, pero es positivo cuando engendra la virtuosa emulacién (473).
Es envidioso aquel que “aborrece a los que poseen ventajas y cuali-
dades estimables” (471). No es una situacién animica excepcional:
“la envidia y los celos son pasiones naturales con todos los hom-
bres” (475), y “todo mortal que se distingue por sus talentos, por
su mérito, por su feliz suerte, por su crédito o por sus riquezas, es
objeto de la envidia piblica” (476).

Holbach hace suya la vieja observacién de que “la vida social es
un continuo tormento para el que es afligido de esta desdichada pa-
sién” (477), y anade que su légico recurso seria la soledad. Nuestro
autor, anticipdndose a los implacables andlisis de Schopenhauer, se-
fiala que cuando la envidia se manifiesta, siempre lo hace de modo
hipécrita, aparentando “sentimientos virtuosos” (478) o disfrazada
“con el nombre de autor del bien piblico” (479). El primero es el
caso del hipercriticismo y de la murmuracién; el segundo es el de
ciertas ideologias politicas. En Holbach se encuentra una precursora
y penetrante aproximacién a este tema capital.

¢ Cuadles son los recursos de la envidia demagdgica? Clamar con-
tra los destinos concedidos a hombres supuestamente sin méritos,
acusar a los opulentos de que no merecen sus bienes, atribuir moti-
vos viles a las mejores acciones, exaltar los defectos del envidia-
do, etc. (480). En suma, el envidioso “se disfraza de amor al bien pu-
blico cuando quiere deprimir a los que le molestan” (481). Los textos
de Holbach parecen una descripcidén anticipada del igualitarismo que
alcanzaria su punto culminante en Baboeuf y que irfa impregnando
los sucesivos socialismos. De ahf, concluye Holbach, que “la envidia

(472) Idem: Op. cit., pdg. 35.
(473) Idem: Op. cit., pdg. 31.
(474) Idem: Op. cit., pags. 186-7.
(475) Idem: Op. cit., pag. 187.
(476) Idem: Op. cit., loc. cit.
(477) Idem: Op. cit.,, pag. 188.
(478) Idem: Op. cit., pag. 190.
(479) Idem: Op. cit., pag. 188.
(480) Idem: Op. cit., loc. cit.
(481) Idem: Op. cit., loc. cit,

i63



es una cualidad insociable” (482), lo cual, en su materialismo empi-
rico, equivale a intrinsecamente inmoral. Es notable que la mds ace-
rada y temprana condena de la ideologia revolucionaria proceda de
un ateo, hedonista y mecanicista, implacablemente antitradicional.

53. Arturo Schopenhauer (1788-1860), cuyo famoso pesimismo
es mds esencial que existencial, se ocupa de la envidia con mayor
detenimiento que de ninguna otra flaqueza humana. Parte del hecho
de que ““la envidia es natural en el hombre” (483), es “una propiedad
que el hombre lleva consigo (in sich)” (484) y, por ello, “ningin hom-
bre se libra de ella” (485). (Cémo se genera tal estado de animo?
Contraponiendo lo propio con lo ajeno. La envidia “nace de la inevi-
table (unvermeidlich) comparacién de la situacién propia con la de
otros” (486); pero sOlo se produce cuando este paralelo revela una
aparente inferioridad. Schopenhauer da por evidente esa ‘“inevitabi-
lidad” y, tratando de ahondar, se pregunta por qué entristece la infe-
rioridad real o supuesta. Y da una explicacién muy conforme con su
concepto de la vida. No es una subordinacién cualquiera la que da
lugar a la envidia, es una inferioridad en felicidad, es creer que el
otro es mas dichoso. Y ;por qué motivo el bienestar ajeno entriste-
ce? Asi llegaremos a la afirmacién vertebral y mds innovadora: “Es
natural sentir como amarga la propia escasez cuando se contempla
el gozo y la propiedad ajenos” (487); ‘“los hombres no pueden sopor-
tar la contemplacion de un supuesto hombre feliz porque se sienten
desgraciados” (488). La envidia subraya la infelicidad que es, para
Schopenhauer, la situacién humana normal. La envidia es, pues, un
sentimiento que tiene una fundamentacién existencial dltima.

Si el hombre es habitualmente desdichado, si de manera inevita-
ble compara su nivel felicitario con el de los demds, si ese parangén

(482) Idem: Op. cit., pdg. 186.

(483) ScCHOPENHAUER, Arthur: Aphorismen zur Lebensweisheit, en Pa-
rerga und Paralipomena, 1851, en Sdamtliche Werke, ed. Weichert, vol. VI,
pdgina 414.

(484) Idem: Gedanken iiber vielerlei Gegenstinde, 110, en Parerga, edi-
cién cit., vol. VII, pdg. 185.

(485) Idem: Ueber die Grundlage der Moral, 1840, ed. cit., vol. V, pd-
gina 347.

(486) Idem: Gedanken, ed. cit., pags. 185-6.

(487) Idem: QOp. cit., ed. cit,, pag. 196.

(488) Idem: Die Welt als Wille und Vorstellung, 18, Ergdnzungen, 46,
ed. cit., vol. III, pdg. 598.

164



le revela situaciones ajenas mds favorables, y si ese hecho le pone
enfidticamente de manifiesto un doloroso déficit propio de bienestar,
la envidia serd, por observacién y por deduccién, un sentimiento uni-
versal inevitable. ;Puede ser éticamente malo lo necesario? En la
dura sentencia de Schopenhauer contra los envidiosos hay un punto
de indulgencia: “la envidia, aunque reprobable, es bdsicamente hu-
mana, y es susceptible de disculpa” (489). Esta conclusién moral se
desprende légicamente del planteamiento.

Y también es consecuente con toda la argumentacién la original
tesis de que “la alegria del mal ajeno (Schadenfreude) es, en cierto
modo, lo contrario de la envidia” (490); y en otro lugar las consi-
dera “diametralmente contrapuestas” (491). Aqui el fildsofo disiente
de la generalizada opinidn que asocia estrechamente a ambos senti-
mientos. El raciocinio de Schopenhauer se articula de modo siste-
matico con los anteriores: ‘“Sentir envidia es humano; gozar del mal
ajeno es diabdlico... El egoismo puede conducir a crimenes y fecho-
rias de toda especie; pero los dafios y dolores que ocasiona no son
el fin, son puros medios y se producen accidentalmente. En cambio,
la crueldad y la maldad tienen los sufrimientos y el dolor ajenos
como fin en si, y alcanzarlo produce placer. Esto les otorga una mds
elevada potencia de perversidad moral. La regla del maximo egoismo
es: “No ayudes a nadie y, si te sirve, haz dafio”. La regla de la
maldad es: “Haz a todos cuanto mal puedas”. La alegrfa del mal
ajeno es, tedricamente, sélo crueldad; la crueldad es, practicamente,
alegria del mal ajeno” (492). Para la Schadenfreude no hay excusa
ni atenuante; su malignidad es absoluta. Lo que definitivamente la
distingue de la envidia es su calificacién moral.

El puro razonamiento de Schopenhauer esti enriquecido con
abundantes descripciones fenomenoldgicas. La envidia, como ya se
habia sefialado, es ‘““‘una desgracia” (493) para el que la padece. Pero
el fildsofo se percata de que no crece tanto en funcién de la superior
magnitud del bien envidiado, cuanto del tipo de cualidad que se envi-
dia. En este punto Schopenhauer rebasa a sus predecesores. Las cua-
lidades accidentales son generalmente pasajeras y, al extinguirse, des-

(489) Idem: Gedanken, ed. cit., pdg. 196.
(490) Idem: Grundlage, ed. cit., pdg. 348.
(491) Idem: Op. cit., loc. cit.

(492) Idem: Aphorismen, ed. cit., pig. 414.
(493) Idem: Gedanken, ed. cit., pig. 197.

165



aparece la causa de la envidia. Sin embargo, las cualidades esenciales
permanecen: “los que envidian dones naturales o superioridades
personales como la belleza en las mujeres o el ingenio en los hom-
bres, no tienen ni consuelo ni esperanza, y no les queda otra posi-
bilidad que odiar amarga e irreconciliablemente al dotado de estas
cualidades” (494). Esta envidia “dirigida contra las cualidades per-
sonales es la mds insaciable y venenosa porque al envidioso no le
queda esperanza; pero es, ademads, la mas vil porque aborrece lo que
deberfa amar y respetar” (495).

Schopenhauer se inserta en la tradicién aristotélica cuando ad-
mite que la envidia se produce entre andlogos. ‘“Hay —escribe— tres
aristocracias: la del nacimiento y el rango, la de la riqueza y la del
espiritu... Cada una de estas aristocracias estd rodeada por el ejér-
cito de sus envidiosos los cuales estdn intimamente amargados con-
tra sus aristocracias y, cuando no las temen, se ocupan de darles a
entender: “Td no eres mejor que nosotros”... Por el contrario, los
pertenecientes a una aristocracia se entenderin bien y sin envidia
con los de las otras dos” (496). En este punto, Schopenhauer extrapola
indebidamente su propia experiencia de filésofo que no envidiaba ni
a los nobles ni a los ricos; pero no repara en hechos tan habituales
como la envidia del parvenu hacia el aristécrata y la de muchos inte-
lectuales hacia el poderoso.

Schopenhauer se detiene en la clandestinidad de este sentimiento
y en el complejo enmascaramiento de sus manifestaciones. El envi-
dioso “se oculta tan cuidadosamente como el secreto pecador luju-
rioso, y se convierte en inagotable inventor de tretas, astucias y ar-
dides para ocultarse y enmascararse. Y asi, las preminencias ajenas
que consumen su corazdn finge ignorarlas con gesto despreocupado,
casi no las ve, ni las conoce, ni las percibe, casi ni ha oido hablar de
ellas. Es un maestro en disimulo. Aquellas brillantes cualidades que
corroen su animo simula, con gran refinamiento, que son tan insigni-
ficantes que le pasan inadvertidas, no repara en ellas y accidental-
mente hasta las olvida. Por otro lado, se ocupa en intimas maquina-
ciones para evitar cuidadosamente que se manifieste 0 que sea reco-
nocida cualquier superioridad en cualquier dmbito. Y, al mismo tiem-
po, proyecta sobre ella la oscuridad, o la hipercritica, el sarcasmo y

(494) Idem: Grundlage, ed. cit., pag. 347.
(495) Idem: Aphorismen, ed. cit., pdg. 415.
(496) Idem: Gedanken, ed. cit., pags. 197-8.

166



la calumnia, como el sapo que escupe veneno desde su agujero. En
cambio, alabara entusidsticamente a los hombres insignificantes, a los
mediocres e incluso a los peores en la misma clase de actividad” (497).
Es dificil encontrar en la literatura universal una diseccién mds im-
placable de la tortuosa y solapada dialéctica del envidioso.

(Qué aconseja el filésofo? “No provocar” la envidia (498). Los
envidiados deben mantenerse alejados de la banda de los envidiosos
y, en lo posible, “evitar todo contacto para neutralizar las cau-
sas” (499). Es el turrieburnismo de los egregios y el aislamiento del
mds favorecido, que ya preconizaban los griegos. Y si eso no fuera
posible, queda la alternativa de la humillacién o el desdén: “el ta-
lento y el genio deben pedir perdén al mundo, puesto que no siem-
pre estdn en posicién de despreciarlo con orgullo y valor” (500).

(Cuadl es el efecto social de la envidia? Es la incomunicacién
y, consecuentemente, la insolidaridad: “la envidia refuerza el muro
entre el ti y el yo, mientras que la compasién o simpatia lo hace
delgado y transparente y, cuando alcanza plena madurez, desapare-
ce la distincion entre el yo y el no yo” (501). La envidia resulta ser
el sentimiento antisocial por excelencia. Esta es la angustiosa con-
clusién en que desemboca un mundo de envidiosos: ‘‘cuanto mds bri-
llante se es, mds solo se estd” (502).

Lo mds problemadtico de esta doctrina es el contraste entre la en-
vidia y la alegria del mal ajeno, al que Schopenhauer llega a través
de un juicio axiolégico y no de la experiencia; lo mas brillante es
el desenmascaramiento de las maquinaciones envidiosas, y lo mds
avanzado es la denuncia de la'radical insociabilidad de la envidia.

54. Federico Nietzsche (1844-1900) estuvo animado por una agé-
nica animadversién a la moral clisica en sus versiones aristotélica,
estoica y, sobre todo, cristiana. El esfuerzo critico no estuvo com-
pensado por la construccion de lo que él llamaba la moral del hombre
noble, la “bestia rubia (blonde Bestie)” (503). Aunque formado en

(497) Idem: Aphorismen, ed. cit., pag. 415.

(498) Idem: Gedanken, ed. cit., pig. 197.

(499) Idem: Op. cit., ed. cit.,, pag. 186.

(500) Idem: Op. cit., ed. cit., pdg. 197.

(501) Idem: Op. cit., ed. cit., pdg. 186.

(502) Idem: Op. cit., ed. cit., pag. 198.

(503) NieTZScHE, Friedrich: Zur Genealogie der Moral, 1887, I, 11, en
Werke, ed. Kroner, vol. VII, pag. 318.

167



la filologia griega, su modo de pensar y de escribir —parabdlico, afo-
ristico, difuso y suntuoso— estaba en la linea de las sabidurias china,
hindd y hebrea, y no en la occidental. Su cerebro, en ebullicién a
presién altisima y que acabé estallando, no produjo un sistema rigu-
roso, sino sélo reldmpagos. Vivié obsesionado por el Nuevo Testa-
mento, y muchas de las pdginas nietzscheanas pretendian ser un anti-
evangelio, lo que estuvo muy lejos de lograr. Su libro mas acadé-
mico y, en mi opinién, el de mayor interés filoséfico, es Genealogia
de la moral (1887), cuyo tema central es el del resentimiento, muy
relacionado, por el lado pasivo, con la frustracién y la impotencia,
y, por el lado activo, con la venganza y la envidia.

Segun Nietzsche, el resentimiento es el estado de 4nimo de “aque-
llos seres a los que les ha sido rehusado (versagen) la auténtica reac-
cién, la de la accién, y que se resarcen con una imaginaria vengan-
za” (504). No es la consecuencia de una prohibicién, ni siquiera de
una renuncia, sino de una incapacidad para obrar; el resentido es
un “impotente (ohnmdchtig)” (505), que tiene “un insaciado instin-
to” (506) y que se satisface con una operacién mental,

(Por qué esa impotencia, ademds de ocasionar desdicha, da lugar
a una venganza, aunque sea en el fuero interno? Nietzsche describe
con detalle el proceso animico: “La real causa del resentimiento, de
la venganza y de sus afines se encuentra en el deseo de distraer (be-
tduben)... un dolor martirizante, oculto y cada vez menos soporta-
ble, mediante una emocién més fuerte... y, para provocarla, el pri-
mero y el mejor pretexto es pensar que alguien debe ser culpable
de que yo me encuentre mal” (507). Este traslado de la responsabili-
dad de mi desdicha a otro convierte en malvados ya al gobernante,
ya al patrdn, ya al padre, ya al vecino, ya a la sociedad en su con-
junto.

El resentido vive en un mundo de ‘“‘subterrdnea e inagotable ven-
ganza, insaciable en explosiones contra los dichosos” (508), a los
que considera culpables de las desgracias propias. Entonces le acon-
tece lo mismo que al envidioso: “ver sufrir ocasiona bienestar, y ha-

(504) Idem: Op. cit.,, 1, 10, pag. 313.
(505) Idem: Op. cit., I, 10, pdg. 314.
(506) Idem: Op. cit., 111, 11, pdg. 422.
(507) Idem: Op. cit., 111, 15, pdg. 436.
(508) Idem: Op. cit., III, 14, pdg. 431.

168



cer sufrir, aun més bienesetar” (509). Pero la suprema venganza del
resentido serd convencer a los afortunados de que “es una vergiienza
ser feliz habiendo tanta miseria” (510). El resentido invierte la ética:
*“el malvado de la moral del resentimiento es el bueno de la otra mo-
ral” (511); es “el mundo al revés (verkehrte Welt)” (512), es una
transvaloracién o “circunvaloraciéon (Umwertung)” (513).

El resentimiento es una operacién mental para descargar en otros
la responsabilidad del propio fracaso, para sublimar la impotencia y,
en Ultimo término, para construir una tabla de valores que convierte
en malhechor al triunfador y feliz, y hace bueno al fracasado y amar-
gado. Estas maniobras de derivacién son falsificadoras. El resentido
se engafa, puesto que ‘“no es ni sincero, ni ingenuo, ni honrado, ni
recto consigo mismo” (514). Pero, ademds de falaces, estas maniobras
son sutiles, y el hdbito de realizarlas desarrolla las facultades men-
tales. Por eso Nietzsche, pensando en los judios, llegé a escribir que
“una raza de hombres resentidos, al final serd necesariamente mas
inteligente (klug) que cualquier raza noble” (515). Porque hay pa-
siones hereditarias: “cierta esquinada envidia... propia del tipo ple-
beyo (Pdbel-Typus) tiene que pasar al hijo” (516). Lo tltimo que se
podia esperar del maximo adversario del resentimiento es una co-
rrelacién socio-biolégica entre tradicidn resentida y alto cociente inte-
lectual dentro de un grupo genético. Es una de las muchas sorpresas
nietzscheanas.

Entre esas emociones afines (verwandte) al resentimiento destaca
la envidia, y mucho de lo que Nietzsche dice de aquél se aplica a esta
pasion, que califica de “biliosa” (517), “esquinada” (518), relacionada
con la “perra sensualidad” (519), con la “mirada oblicua” (420) y con

(509) Idem: Op. cit., 11, 6, pag. 351.

(510) Idem: Op. cit., 111, 14, pag. 431.

(511) Idem: Op. cit.,, I, 11, pag. 317.

(512) Idem: Op. cit., 111. 14, pdg. 432.

(513) Idem: Gotzen-Dammerung, 1889, “Vorwort”, en Werke, ed. cit.,
vol. VIII, pdg. 85.

(514) Idem: Genealogie, I, 10, pag. 315.

(515) Idem: Op. cit., loc. cit.

(516) Idem: Janseits von Gut und Bose, 1886, 264, en Werke, ed. cit.,
volumen VII, pdg. 251.

(517) Idem: Also sprach Zarathustra, 1892, IV, en Werke, ed. cit., vo-
lumen VI, pdg. 392.

(518) Idem: Janseits, 264, pag. 251.

(519) Idem: Zarathustra, pag. 78.

(520) Idem: Op. cit., pig. 48.

169



el “mal de ojo (Bdsenblick)” (521). Nietzsche insiste en el caracter
autopunitivo de un sentimiento que “enloquece..., asfixia” (522),
“destruye” (623) y “vuelve contra si mismo el venenoso aguijén como
el escorpién” (425).

(Qué es lo que provoca la envidia? La dicha ajena. “Esas almas
ahumadas, recalentadas, sobadas, cardenillosas y atormentadas, ;c6-
mo su envidia (Neid) podria soportar mi felicidad?” (525). Se envidia
“al que sube alto” (526), al ‘“‘gran hombre” (527), al “rico” (528) y al
“no envidioso” (529). Nietzsche coincide con los cldsicos en que
“los grandes beneficios (Verbindlichkeit) no hacen agradecido, sino
vengativo al que los recibe, y cuando el pequefio favor no se olvida,
se transforma en carcoma” (530).

(Cudl es el ideal? Zaratrustra se dirige asf al dios solar: “Ben-
diceme, ojo tranquilo, que puedes contemplar sin envidia incluso una
felicidad demasiado grande” (531). Es una teodicea en absoluta con-
tradiccién con la mitologfa olimpica. Hay, pues, que “ser lo bastante
grande para no conocer ni el odio, ni la envidia” (632). Esta es la
confesién del fildsofo: “Antes prefiero ser santo estilita que torbe-
llino de sed de venganza” (533). Pero la envidia aconseja concesiones
que resultan senequistas, aunque Nietzsche denosté con frecuencia
a los de la Stoa. “La tendencia a rebajarse, a dejarse robar, engarar
y destrozar podria ser el pudor de un Dios entre los hombres” (534).
Hay, pues, que disfrazarse: ‘“nos presentamos como mas simples de
lo que somos para asi descansar de nuestros semejantes” (535), y
“hay que tener permiso para poseer talento” (536). Un antidoto es
el amor: “con él frecuentemente sélo se quiere saltar por encima

(521) Idem: Op. cit., pags. 69 y 197.
(522) Idem: Op. cit., pag. 195.
(523) Idem: Op. cit., pag. 61.

(524) Idem: Op. cit., pag. 51.

(525) Idem: Op. cit., pdg. 256.
(526) Idem: Op. cit., pag. 93.

(527) Idem: Janseits, 126, pig. 102.
(528) Idem: Zarathustra, piag. 160.
(529) Idem: Op. cit., pig. 246.
(530) Idem: Op. cit., pdg. 128.
(531) Idem: Op. cit., pag. 10.

(532) Idem: Op. cit., pag. 66.

(533) Idem: Op. cit., pdag. 148.
(534) Idem: Janseits, 66, pag. 93.
(535) Idem: Op. cit., 100, pag. 98.
(536) Idem: Op. cit., 151, pag. 106.

170



de la envidia” (537). Este pensamiento entrafia una cierta capitidis-
minucién del sentimiento amoroso del que Nietzsche, campedn de la
“voluntad de poder”, era poco entusiasta.

Lo mds innovador del pensamiento nietzscheano en torno a la
envidia es su incidencia sobre la moral cuando da lugar al resenti-
miento y, en ultimo término, a la inversién de los valores. Asi es
cémo una pasidn, originariamente clandestina y autopunitiva, puede
convertirse en transformadora de la concepcién del mundo. Es la
tesis que Scheler llevaria racionalmente aln mds lejos que su pa-
tético predecesor.

55. Sigmund Freud (1856-1939) estd mds cerca de la metafisica
que de la ciencia natural porque lo dominante en su obra no son los
datos, sino los hipotéticos modelos abstractos acerca de la estructura
y de las funciones psiquicas. Como el marxismo, el psicoandlisis ha
llegado a ser casi una religién.

“Tras largas vacilaciones y dudas —escribe Freud en el dltimo
aflo de su larga vida— hemos decidido suponer la existencia de sélo
dos instintos bdsicos: el eros y el instinto de destruccidon... La direc-
cién del primero es establecer en cualquier momento unidades ma-
yores y preservarlas. La finalidad del segundo es, por el contrario,
la de romper las conexiones y destruir las cosas... En las funciones
bioldgicas ambos instintos basicos se combinan mutuamente o bien
actian el uno contra el otro” (538). Obsesionado por la sexualidad,
se ocupd reiteradamente del amor, del odio, de los celos, del pudor,
etcétera, y siempre desde una perspectiva erdtica se interesé tam-
bién por la angustia, la melancolia, la afliccién y la tristeza, entre
otros sentimientos. Sin abandonar su pansexualismo, dedicé a la
envidia unas paginas tangenciales, pero valiosas.

La original tesis freudiana es que la envidia es la raiz de la so-
ciabilidad. Frente a W. Trotter (539), Freud no cree que el instinto
gregario sea algo primario, sino derivado; nace de “la envidia con
que el hijo mayor acoge en un principio la intrusién de un nuevo her-

(537) 1dem: Zarathustra, pdg. 80.

(538) Freup, Sigmund: Abriss der Psychoanalyse, 1938, trad. esp. Rey,
en Obras Completas, vol. 1II (1968), pdgs. 1014-5; la distincion ya aparece
consagrada en Das Ich und das Es, 1923, trad. esp. L. Ballesteros, en Obras
Completas, vol. 1 (1948), pag. 1226.

(539) W. TROTTER: Instincts of the herd in peace and war, 1916.



manito” (540). Segin Freud, esa “envidia primitiva” se hubiera sa-
ciado con la supresién del recién llegado; pero como eso no puede
conseguirlo, el nifio se siente obligado a solidarizarse con los demads,
y asi se forma “un sentimiento colectivo o de comunidad que luego
experimenta en la escuela un desarrollo ulterior” (541).

(Cudl es el imperativo categérico de esa ética derivada de la
impotencia para monopolizar el amor paternal? “La primera exigen-
cia de esta formacidn reaccional es la de trato igual para todos...
Ya que uno mismo no puede ser el preferido, que nadie lo sea” (542).
El impulso basico del amor a los progenitores da lugar al sentimiento
de envidia, el cual origina la sociabilidad igualitaria. Esta es la
ontogénesis del instinto gregario del hombre, pero otros impulsos
andlogos responden a un mecanismo similar: ‘“el compafierismo,
el espiritu de cuerpo, etc., se detivan también incontestablemente,
de la envidia primitiva” (543).

(Es la desigual distribucién de la propiedad la causa de la envi-
dia y, en general, de las malas intenciones de unos hombres hacia
otros? Freud se pronuncia negativamente y en frontal oposicién al
tacito supuesto de Marx: ‘“No me concierne la critica econdmica del
sistema comunista; no me es posible investigar si la abolicién de la
propiedad privada es oportuna y convincente; pero, en cambio, pue-
do reconocer como vana ilusién su hipdtesis psicoldgica” (544). ;Por
qué razones? Porque con la supresién de la propiedad privada no
desapareceran ‘“las diferencias de poderio y de influencia” (545) vy,
sobre todo, porque ‘“subsistirian los privilegios derivados de las re-
laciones sexuales que necesariamente deben convertirse en fuente de
la mas intensa envidia y de la mas violenta hostilidad entre los seres
humanos” (546). El pansexualismo freudiano le lleva a una radicali-
zacidén; pero no a un error. Es altamente probable que haya envidio-
sos mientras una mujer prefiera a un varén sobre los demas.

En ciertas exégesis biblicas, Abel representa al agro y Cain a la
urbe; en aquél cabe una cierta soledad y en ésta es inevitable la

(540) Freup: Massenpsychologie, 1921, trad. cit., vol. I, pag. 1167.
(541) Idem: Op. cit., loc, cit.

(542) Idem: Op. cit., loc. cit.

(543) Idem: Op. cit., loc. cit.

(544) Idem: Das Unbehagen in der Kultur, 1930, V, trad. cit., vol. III,

pdgina 39.
(545) Idem: Op. cit., loc. cit.
(546) Idem: Op. cit., loc. cit.

172



convivencia. Desde este punto de vista, la sociedad tiene un origen
envidioso; pero es casi un azar afectivo. Para Freud no se trata de
una correlacién mas o menos anecddtica; es una fundamentacién
intrinseca de la solidaridad politica en la envidia, y de ahi la radica-
lidad de la pretensién igualitaria esencialmente envidiosa. De la co-
laboracién entre el eros y el instinto de destruccién surge la socie-
dad; es una sintesis de contrarios y un equilibrio inestable en el
que la envidia representa el papel principal. Este profundo e inci-
tante avance no ha tenido continuadores ni siquiera en el dilatado
seno de la escuela psicoanalitica.

56. Miguel de Unamuno (1864-1936), que unas veces con para-
déjico desenfado y otras con vehemente hondura se ocupa de casi
todo lo humano, escribe el ensayo La envidia hispdnica (1909), y de-
dica su novela Abel Sdnchez (1917) al tema de la envidia y del odio,
ambigua dualidad que se mantiene a lo largo de toda la novela (547).
Califica a esta pasién de “morbo psiquico” (548), “terrible plaga”
(549), “intima gangrena” (550) y “funesto cancer” (551) del espiritu
humano, y muy especialmente del “alma espafiola” (552). Es “la lepra
nacional espafiola” (553), “el fermento de la vida social espafio-
la” (554). Espafia es «tierra en que el precepto parece ser: “Odia a
tu préjimo como a ti mismo”» (555). Y la tara sigue a los coloniza-
dores ultramarinos: “esta nuestra llaga de abolengo, hermana ge-
mela de la ociosidad belicosa, se la transmitieron nuestros abuelos
a los pueblos hispanoamericanos, y en ellos ha florecido, con su flor
de asafétida, creo que alin mds que entre nosotros” (556). Su con-
clusién empirica es tajante: “Somos, colectivamente, unos envidio-
sos; lo somos nosotros, los hispanos de aquende el Atlantico; lo

(547) UNAMUNO, Miguel de: Abel Sdnchez, 1917, ed. Austral, 1980", pd-
ginas 49, 61, 73, 100, 150, etc.

(548) Idem: La agonia del cristianismo, 1931, en Ensayos, ed. Aguilar,
Madrid, 1942, vol. I, pdg. 1013.

(549) ldem: La envidia hispdnica, 1909, en Ensayos, ed. cit., vol. II, pa-
gina 335.

(550) Idem: Op. cit., loc. cit.

(551) Idem: Op. cit., loc. cit.

(552) Idem: Op. cit., loc. cit.

(553) Ildem: Abel Sdnchez, pdg. 11.

(554) Idem: Op. cit., loc. cit.

(555) Idem: Op. cit., pag. 150.

(556) Idem: La envidia, pag. 335.

173



sois vosotros, los de allende” (557). Y a la villa de Madrid solfa
denominarla “Envidiépolis”.

Sin embargo, Unamuno reconoce el cardcter universal del senti-
miento: “El que todos sus fracasos los atribuye a envidias ajenas es
un envidioso. ;Y no lo somos todos?... jEs el pecado original!” (558).
Piensa, como Aristételes, que “no se envidia al forastero, sino los
del mismo pueblo entre si; no al de mas edad, al de otra generacién,
sino al contemporaneo, al camarada. Y la mayor envidia, entre herma-
nos... Decididamente, la envidia es una forma de parentesco” (559). Y
hay un eco de Nietzsche en }a idea de que la accién, aunque sea crimi-
nal, “libera del mal sentimiento” (560), o sea, de la envidia y el odio.
Y, coincidiendo con Schopenhauer, escribe: “La envidia es sutilisi-
ma y muy fecunda en inventar halagos y adulaciones” (561), y en “as-
tucias maliciosas” como “nivelar en el elogio” (562). Son observa-
ciones que responden a la experiencia personal del escritor.

¢Cudles son las causas? Seglin Unamuno, la envidia “viene de
la ociosidad espiritual” (563), “es hija de la superficialidad mental
y de la falta de grandes preocupaciones intimas (564) y de la “avari-
cia espiritual” (565), y es ‘‘compaiiera del dogmatismo” (566). Para
Unamuno la ociosidad espiritual no es ni un quietismo, ni un no ha-
cer nada, puesto que es compatible con la intensa actividad vital y
con el mucho estudio; es una “inteligencia ociosa” (567), distincién
dificil de interpretar, salvo que para Unamuno sea ociosa toda mente
no utilizada en la forma que él preconiza. En cualquier caso, Unamu-
no se convierte en un discrepante solitario, puesto que existe casi
unanimidad en que la envidia es un producto animico complejo, de
gentes que se contemplan a s{ mismas, se comparan y tratan de su-
perar sus inferioridades manipulando hechos y valores. El propio
Unamuno, como es frecuente en su obra, se contradice al mencionar
como habituales envidiosos a los clérigos, a los eruditos y a ciertos

(557) Idem: Op. cit., loc. cit.
(558) Idem: Abel Sdnchez, pag. 46.
(559) Idem: Op. cit., pdgs. 133-4.
(560) Idem: Op. cit., pag. 100.
(561) Idem: La envidia, pag. 337.
(562) Idem: Op. cit., loc. cit.
(563) Idem: Op. cit., loc. cit.
(564) Idem: Op. cit.,, pig. 338.
(565) Idem: La agonia, pdg. 1013.
(566) Idem: La envidia, pag. 338.
(567) Idem: Op. cit., pag. 337.

174



escritores, todos ellos gentes de inteligencia,” mayor o menor, pero
activa por definicién.

Unamuno, que tanto se interesé por el tema cainita, se sumo
a la tradicién exegética que relaciona al envidioso fratricida con el
origen de la ciudad, y generaliza: “La envidia era, es y serd el mds
firme cimiento de la hermandad civil” (568). Esta intuicién de reso-
nancias freudianas parece anticipar la tesis de Schoeck. Finalmente,
Unamuno establece una correlacién politica: la envidia es “la madre
de la democracia” (569). A su vez, “la paz y la democracia engen-
dran casi forzosamente la envidia... Las democracias son envidio-
sas” (570). E insintia los motivos: el susodicho ocio y el igualitaris-
mo. Es la inadaptacién a la inferioridad y a la diferencia: los envi-
diosos “no pueden sufrir que otros se distingan” (571) y, como reac-
cién, tratan de uniformarlos. La constriccidn igualitaria de los més
sobre los menos se realiza en multiples 4dreas de la actividad huma-
na. Unamuno destaca dos: la politica con el método democratico,
y la ideolégica con el recurso a los valores generalmente admitidos.
También sobre esta dltima resulta explicito: “el origen de toda or-
todoxia, lo mismo en religién que en arte, es la envidia” (572). Al
insinuar que el igualitarismo politico e ideolégico convierte en de-
lito la distincién, Unamuno apunta hacia el predominante efecto so-
cial de la envidia.

La aportacién mas difundida de Unamuno es la actualizacién
del tépico que se remonta a Ibn Hazm —“En Espafa ... se envidia
al sabio... con doble animosidad que en cualquier otro pais” (572
bis)—, que acuiid Gracidn —Ila envidia es “la malignidad hispa-
na” (573)—, y que cruzé las fronteras como lo demuestra la opi-
nién de Stuart Mill: “la envidia se convierte en una nota del caréc-
ter nacional en la medida en que el éxito se considera como el fruto

(568) Idem: Civilitas, en Rosario de sonetos liricos, 1911, en Obras
Completas, ed. Escelicer, Madrid, 1966, vol. VI, pdg. 379.

(569) Idem: La envidia, pag. 337.

(570) Idem: Op. cit.,, pag. 338.

(571) Tdem: Abel Sdnchez, pig.76.

(572) Idem: Op. cit., loc. cit.

(572 bis) Ibn Hazm (Abenhazim) de Cérdoba: Epistola apologética en
Al-Makkari: The history of the mohammedan dynasties of Spain, trad. ingl.
P. Gayangos, Londres, 1840, vol. I, pag. 169; trad. esp., E. Garcia-Gémez en
Introduccion a El collar de la paloma, 3.> ed., Madrid, 1971, pdg. 43.

(573) Citado por R. MENENDEZ PIDAL en su Introduccion a Historia de
Esparia, Madrid, 1947, vol. I, pdg. XXXIV.

175



de la fatalidad o del azar y no del esfuerzo... Los espafioles persi-
guen con envidia a todos sus grandes hombres, les amargan la exis-
tencia y, generalmente, logran detener pronto sus triunfos” (574).

57. Max Scheler (1874-1928) representa la reivindicacién del sen-
timiento sin caer en el vitalismo irracionalista. Cultivé todas las
disciplinas filoséficas con especial dedicacién a la vida emotiva y
moral (575). De la envidia se ocupd temdticamente en su importante
obra Sobre el resentimiento y el juicio moral de los valores (576). Se-
gin Scheler, los valores se aprehenden de modo inmediato, no por la
razén, sino por el sentimiento puro. Asi es como la vida afectiva,
tan relegada por los intelectualismos de todas las épocas, es elevada
al primer plano filoséfico.

Para Scheler la envidia “surge del sentimiento de impotencia que
se opone a la aspiracidén hacia un bien por el hecho de que otro lo
posee” (577). Es una pasién que ‘“tiene objeto determinado” (578),
que “‘desaparece cuando el bien por el que envidio se hace mio” (579)
y que es “mucho mis espiritual” (580) que otras, como la cdlera.
Hay grados en ese afecto: “la envidia mis impotente es, a la vez, la
mas temible” (581); asi la existencial, que es la que inspira una per-
sona no por los bienes que posee, sino por lo que ella es intrinse-
camente” (582).

Scheler clasifica la envidia entre las “emociones y afectos que son
en si mismos normales y pertenecen al fondo de la naturaleza hu-
mana” (583). ¢Significa esto que le merece una calificacién moral
neutra o positiva? No; Scheler niega que la envidia pueda contarse
“entre las fuerzas impulsivas que desarrollan la civilizacién” por-

(574) StuART MILL, John: Considerations on representative government,
1861, cap. III, ed. Lindsay, Londres, 1968, pdg. 213.

(575) ScCHELER, Max: Der Formalismus in der Ethik, 1913-16; Zur Phd-
nomenologie und Theorie der Sympathiegefiihle und von Liebe und Hass,
1913; Die Ursachen des Deutschenhasses, 1917; etc.

(576) Idem: Ueber Ressentiment und moralisches Werturteil, 1912, tra-
duccién esp., Buenos Aires, 1938.

(577) Idem: Op. cit., pag. 27.

(578) Idem: Op. cit., pag. 16.

(579) Idem: Op. cit., pag. 18.

(580) Idem: Op. cit., pdg. 63.

(581) Idem: Op. cit., pdg. 28.

(582) Idem: Op. cit., loc. cit.

(583) Idem: Op. cit., pdg. 14.

176



que “la envidia no tensa, sino relaja la voluntad de adquirir” (584);
es un ‘“‘contraimpulso” (585) que se dirige contra los valores positivos.
(Cémo explicar, entonces, que pertenezca a la naturaleza un impul-
so sin funcionalidad positiva? El fil6sofo no responde a esta cues-
tién capital.

La envidia es una de esas emociones que, cuando no se descar-
gan y se reprimen sistematicamente, producen una “autointoxicacién
psiquica” (586), que es el resentimiento, término técnico acuiiado
por Nietzsche y que Scheler reelabora completamente. Hay repre-
sién “alli donde no tiene lugar ni una victoria moral (en la vengan-
za, por ejemplo, un verdadero perddn), ni una accién o expresién
adecuada de la emocidén en manifestaciones externas, por ejemplo,
insultos, movimientos de pufios, etc.” (587). Este andlisis, que en
parte recuerda al freudiano, plantea dificultades serias. Una victoria
moral serfa conseguir lo envidiado; pero, cuando esto no se logra,
(cudl serfa la expresién catartica de la envidia? Scheler no resuelve
esta cuestién. ¢ Acaso algo parecido a una maldicién o mal de ojo?
La experiencia no demuestra que existan tipicas descargas emocio-
nales que liberen de la envidia. De todo ello resultarfa que si la en-
vidia es connatural y suele permanecer reprimida, el resentimiento
del envidioso seria inevitable. Scheler no formula esta conclusion,
pero es dificil no deducirla de sus premisas.

La tesis principal del filésofo es que el resentimiento tiene una
incidencia muy poderosa sobre la ética. El resentido que, por ejem-
plo, se intoxica de envidia, es un impotente para conseguir deter-
minado valor. Entonces se desencadena, segin Scheler, un proceso
que consiste en negar que lo envidiado sea algo realmente valioso,
luego se devalia cuanto se relaciona con ese valor y, finalmente,
puede llegarse a “un negativismo universal de los valores” (588). La
tendencia del resentido a “injuriar, rebajar y empenecer” (589) aque-
llo ante lo cual se siente impotente le conduce a la operacién mental
de negar los valores objetivos y de subvertir su jerarqufa. Con esta
manipulacién conceptual se crean las falsas morales. Scheler entiende

(584) Idem: Op. cit., pag. 28.
(585) Idem: Op. cit., pag. 146.
(586) Idem: Op. cit., pag. 14.
(587) Idem: Op. cit., pdg. 19.
(588) Idem: Op. cit., pag. 61.
(589) Idem: Op. cit., pag. 70.



que algunos de los erréneos preceptos de la ética de su tiempo son
fruto del resentimiento, asi el “igualitarismo” (540), la “filantropfa
universal” (591), “la subordinacién de los valores vitales a los valo-
res utilitarios” (592) y el “democratismo” (593). Este “derrocamien-
to de los valores”, caracteristico del mundo moderno, tiene su origen
en el “triunfo de los vitalmente {nfimos, de los parias del género hu-
mano y el resentimiento es su rafz” (594).

Scheler no lo dice expresamente, pero de la enumeracidon y del
analisis de las emociones desencadenantes del resentimiento se des-
prende que las dos principales son la venganza y la envidia. Ahora
ésta ya no sélo resulta condenable porque es autopunitiva y antiso-
cial, sino porque es uno de los motores primarios de la subversién
del orden moral en el individuo y en la sociedad.

58. Helmut Schoeck (1923), catedratico de Sociologia en Ma-
guncia, es autor del tratado Der Neid. Eine Theorie der Geselschaft
(1966). Mas tarde publicé cinco ensayos de critica del socialismo
igualitario (595), que son una toma de posicién politica, derivada de
su obra fundamental.

Después de un muestreo panoramico de la literatura, del pensa-
miento y, sobre todo, de la etnologia, el autor llega a la conclusién
de que la envidia es un hecho “universal” (596) y de que, como la
ilusoria edad de oro, es “un mito” (597) la supuesta armonia social
de ciertos pueblos primitivos. La envidia es connatural a la especie
humana: “los datos bioldgicos de nuestra existencia hacen muy im-
probabie que alguien pueda desarrollarse de modo que sea incapaz
de envidiar” (598). Pero esta comprobacidn extensa y plural no da
lugar a un pensamiento sistemdtico. Para reconstruir una doctrina es
preciso espigar sentencias dispersas y, superando ciertas paradoias.
articularlas en un cuerpo coherente.

(590) Idem: Op. cit., pdg. 184.

(591) Idem: Op. cit., pag. 171.

(592) Idem: Op. cit.,, pag. 204.

(593) Idem: Op. cit., pdg. 220.

(594) Idem: Op. cit., pag. 233.

(595) ScHoEck, Helmut: Das Recht auf Ungleichheit, Munich, 1979.

(596) Idem: Der Neid. Eine Theorie der Geselschaft, 1966, trad. ingl. M.
Glenny, Nueva York, 1969, pdg. 1.

(597) Idem: Op. cit., pdg. 31.

(598) Idem: Op. cit., pag. 300.

178



Por un lado, Schoeck afirma que “el hombre envidioso es la ne-
gacién de la base de cualquier sociedad” (599) y que “la envidia de
los otros es siempre, por naturaleza, un sentimiento inapaciguable,
negativo e improductivo” (600). Es la idea tradicional del caricter
antisocial de la envidia. Pero, por otro lado, afirma que “la envidia
no puede ser considerada como un fenémeno puramente negati-
vo” (601), ya que, a veces, es un “incentivo de realizaciones positi-
vas” (602) y, sobre todo, “sélo la envidia hace posible toda especie
de coexistencia” (603); “sin la envidia el juego entre las fuerzas so-
ciales es impensable” (604); “sin envidia no podrfa darse un grupo
social..., y envidiar es un constituyente de la existencia social” (605);
“sin la envidia ninguna clase de organizacién serfa posible” (606).

(Cémo justifica el autor su novedosa tesis? En realidad sélo
aduce, fugazmente, un argumento que no desarrolla. Da por supues-
to que “toda asociacién estd basada en unos controles sociales auto-
mdticos” (607) entre los que, por ejemplo, cita las denuncias, mis o
menos andénimas, por incumplimiento de prescripciones fiscales y por
acciones delictivas. Pues bien, esa “mutua y espontdnea supervisién
ejercida por unos seres humanos sobre los otros, o sea, el control
social, debe su eficacia a la envidia latente en todos nosotros’ (608).

Luego la cuestién no es suprimir la envidia, que es inevitable,
sino “domesticarla y canalizarla” (609). ;En qué consiste tal encau-
zamiento? Schoeck se limita a insinuarlo. Hay que “proscribir hasta
un cierto limite la envidia y desviarla hacia valores que no sean
esenciales para la supervivencia de la sociedad” (610}, pero no enu-
mera esos valores. Un recurso contra la envidia es ‘“desarmarla
mediante conceptos ya de tipo religioso, ya de racionalizacién de la
desigualdad” (611). En fin, hay que arbitrar “inhibiciones socia-

(599) Idem: Op. cit., pdg. 26.
(600) Idem: Op. cit., pig. 228.
(601) Idem: Op. cit., pdg. 350.
(602) Idem: Op. cit., pag. 351.
(603) Idem: Op. cit., pig. 2.
(604) Idem: Op. cit., pag. 10.
(605) Idem: Op. cit., pdg. 87.
(606) Idem: Op. cit., pig. 248.
(607) Idem: Op. cit., pag. 255.
(608) Idem: Op. cit., pag. 87; también pdg. 336.
(609) Idem: Op. cit., pag. 248.
(610) Idem: Op. cit., pag. 352.
(611) Idem: Op. cit., pag. 357.

179



les” (612) de la envidia, ya que “no serd posible imaginar ninguna
clase de existencia ordenada si no se consigue suprimir en gran parte
la envidia mutua” (613). Proscribir, desarmar, inhibir, suprimir, pero
len qué medida? El autor ni describe esa parte mayoritaria del im-
pulso envidioso que habria que cercenar, ni delimita “el minimo de
envidia requerido” (614).

Carente de las determinaciones indispensables, el esquema ado-
lece de una imprecisién excesiva. La tesis quedarfa formulada del
modo siguiente: La envidia no puede ser eliminada, es muy negati-
va; pero una cierta dosis es necesaria para la operatividad de los
mutuos y espontdneos controles que requiere toda sociedad. Salvo
el dato de la universalidad del hecho envidioso, todos los demds
extremos de este teorema son ambiguos y problematicos.

Entre las deducciones practicas destacan las coincidencias con
Scheler respecto a la rafz envidiosa del igualitarismo, el socialismo
y la democracia. “El utépico deseo de una sociedad igualitaria no
puede haber brotado de otro motivo que de la incapacidad para en-
tenderse con la propia envidia y con la supuesta envidia del préjimo
menos afortunado” (615). “Excepto el marxismo y algunos tipos
de socialismo, ningin movimiento ha ido tan lejos en fundar la nue-
va sociedad sobre la virtud de la envidia” (616). “Seria un milagro
si el proceso politico democrdtico llegara algin dia a renunciar al
uso de la motivacién envidiosa” (617). El cultivo de este senti-
miento es lo caracteristico del “agitador” o “ingeniero de la en-
vidia” (618).

En la obra de Schoeck son mds vélidos los escolios y la informa-
cién que las tesis axiales.

59. De esta esencial recapitulacidn histdrica, se deduce que hay
un amplio consenso sobre dos puntos: la condicién envidiosa de la
naturaleza humana y la radical malignidad de ese sentimiento. Algu-
nos autores denuncian, ademds, el cardcter antisocial de la envidia.

(612) Idem: Op. cit., pag. 31.
(613) Idem: Op. cit., pag. 17.
(614) Idem: Op. cit., pag. 348.
(615) Idem: Op. cit., pdg. 105.
(616) Idem: Op. cit., pdg. 252.
(617) Idem: Op. cit., pig. 194.
(618) Idem: Op. cit., pag. 337.

180



Es, sin embargo, sorprendente que sea tan escasa la literatura sobre
una tendencia tan universal y tan negativa. Son pocos los que se
ocupan del tema y, en general, sus aportaciones son breves, aisladas
o marginales y, con frecuencia, repetitivas de ideas toOpicas. Esta
parquedad de los tedricos revela que en el género humano hay una
fuerte resistencia a enfrentarse abiertamente con su generalisima ten-
dencia a envidiar. Es algo as{ como un pudor especifico, que es el
mayor obsticulo para clarificar la cuestién y para dominar el im-
pulso. La humanidad ha reaccionado ante la envidia con mds igno-
rancia y ocultacién que ante el sexo. Un problema ético de extraor-
dinaria incidencia en la felicidad individual y colectiva ha sido ha-
bitualmente abordado con hipocresia y casi en secreto. La principal
conclusién metodoldgica del debate es que, hasta ahora, apenas ha
habido voluntad de debatir. Y quizds por eso nos encontremos toda-
via tan distantes del ideal de Fray Luis de Le6n “ni envidiado ni en-
vidioso” (619). Es, pues, un drea en barbecho que reclama una enér-
gica colonizacién intelectual.

(619) LEO6N, Fray Luis de: Al salir de la cdrcel en Obras completas cas-
tellanas, ed. F. Garcia, Madrid, 1957¢, vol. II, pdg. 794.

181



